

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

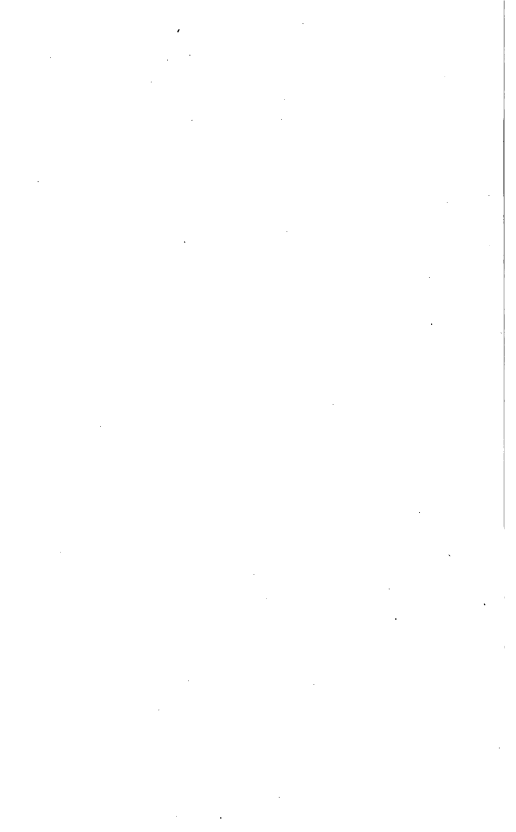
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







· •





T. Max Mills

Max Müller und die Sprachphilosophie.

# 

. i

1000

yd mad**S** eryn sweigib ydd. Geng<mark>2 ado M</mark>einer y aed Cygait**M gaM** 



market gilt at A mission

 $(w, \varphi, \varphi, \varphi, \overline{\varphi}) = ((-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{-1} - (-1)^{$ 

# Max Müller

und die

## Sprach : Philosophie.

Don

Ludwig Noiré.

Keine Sprache ohne Vernunft, keine Vernunft ohne Sprache. May Müller,



Mit dem Bilde Mag Müllers,

Mainz, Verlag von Victor v. Zabern. 1879. Alle Rechte vorbehalten.



### Dorwort.

In meinem Buche: "Der Ursprung der Sprache" (Mainz 1877) habe ich eine neue, nach meiner Ueberzeugung endgültige Cösung des großen Problems, welches zugleich die einzig mögliche form der frage nach dem Ursprunge des Menschen ist, gegeben.

Ich that dies, indem ich, wie es der Gegenstand erforderte, von der Aufzählung und historischen Entwickelung sowohl der früheren Kösungs. Dersuche als auch der neueren wissenschaftlichen Leistungen ausging, auf welche meine Theorie sich gründet, durch welche dieselbe erst möglich geworden ist.

Ich habe dabei, wie ich nachmals gewahr wurde, den großen Verdiensten und bahnbrechenden Ideen Max Müllers in keiner Weise Gerechtigkeit angedeihen lassen.

Sobald ich meinen Irrthum erkannte, beeilte ich mich, mein Verschulden wieder gut zu machen durch

Deröffentlichung eines Auffatzes in einer deutschen Revue (Nord und Süd), in welchem ich das suum cuique nach bestem Wissen und Ermessen durchzuführen mich redlich bemühte.

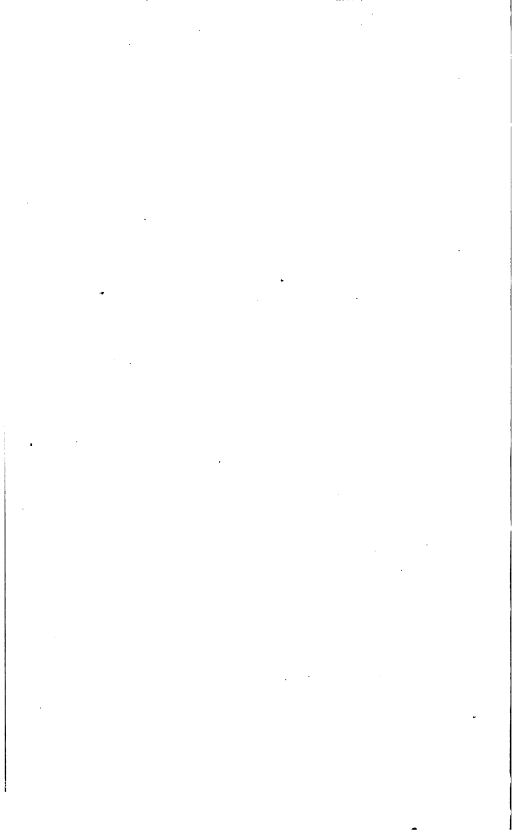
Die hohe Bedeutung und unermeßliche Cragweite der hier behandelten fragen rechtfertigen es wohl, daß ich diesen Auffatz in erweiterter Gestalt auch einem größeren Leserkreise zugänglich zu machen suchte.

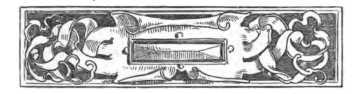
Mainz, Mitte März 1879.

Der Derfasser.

## Inhalt.

|      |                                                 | Seite |
|------|-------------------------------------------------|-------|
| I.   | Darwin und Max Müller                           | Į     |
| II.  | Max Müller und die Entwickelungslehre           | 16    |
| III. | Sprache und Vernunft                            | 33    |
| IV.  | Max Müller und das Problem des Ursprungs der    |       |
|      | Sprache                                         | 52    |
| v.   | Meine eigene Cheorie vom Ursprunge der Sprache. | 76    |





I.

### Darwin und Max Müller.

Der Gedanke der Weltentwickelung, der größte Gedanke, den nach meiner Ueberzeugung der Menschengeist jemals gesdacht hat, bewegt und erregt heute alle Geister. Un den Namen Darwin knüpsen sich mächtige Gegensähe, die in leidenschaftlichem Streite die Gemüther erhihen und nicht nur in wissenschaftlichen Sphären, sondern bis herab zum Tagesgespräch und in einer riesig anwachsenden Tagesliteratur ausgesochten werden. Wie es früher kein wissenschaftliches Gebiet gab, das nicht in irgend einer Weise mit der religiösen Tradition und dem kirchlichen Autoritätsglauben in Conslict kam, so daß eine Auseinandersehung mit, eine Emancipation von diesen Mächten erste Cebensbedingung und Cebensthätigkeit der erwachenden und erstarkenden Wissenschaften wurde, so gibt es auch jeht keine Domäne des menschlichen Wissens, welche nicht ihre höchsten und lehten Fragen mit dem Entwickelungss

gedanken in Verbindung zu sehen hätte, ja sich selbst nur als einen Zweig des großen Baumes betrachten müßte, dessen Wurzeln in eine unermeßliche Vergangenheit sich hinabsenken, während seine Krone in den weiten, lichten Himmelsraum emporstrebt und mit Blüthen sich schmückt, deren Früchte dermaleinst spätgeborenen Geschlechtern reisen werden. Dieser mächtige Baum ist die Wissenschaft vom Menschen.

Authsel zu lösen, vermag dem Menschengeiste Aufklärung über sich selbst und seine Stellung im Weltall zu gewähren, damit zugleich ihm einen Ceitstern, einen Compaß in das dunkle Reich der Zukunft anzueignen, der ihn vor den vielen vergeblichen Irrfahrten und nutlosen Kraftverschwendungen der Vergangenheit bewahren wird. Seiner Ziele bewußter, seiner Mittel gewisser wird der Mensch in seiner künftigen Entwickelung alles die jetzt Erreichte weit hinter sich lassen. Ia es ist wohl nicht zu viel gesagt, daß nach Ablauf einiger Jahrhunderte die Menscheit auf unser hoch aufgeklärtes, verseinertes und gebildetes Zeitalter als auf eine Periode der Barbarei und Unwissenheit herabblicken dürfte.

Der Gedanke der Entwickelung ist, wie schon öfters bemerkt wurde, kein neuer. Seine Keime lassen sich zurückverfolgen bis zu jenem auserwählten Volke, dessen Lichtgedanken
zuerst das Walten der Vernunft in der Schöpfung zu erkennen
sich bemühten, bis zu den ältesten griechischen Philosophen,
von denen namentlich der tiefsinnige Herakleitos, "der Dunkle",
die Welt als ein ewiges Werden im Auswärtsstreben und
Niedergange (denn so verstehe ich h ódds ävw natw) aussatze
und die Schopenhauer-Darwin'sche Cehre bereits vor 2400
Jahren mit ihren eigensten Worten aussprach: Hpandsttos per

γάρ ἄντικρος πόλεμον ὀνομάζει πατέρα καὶ βασιλέα καὶ κόριον πάντων. Haß und Streit treibt zur Geburt, aus der Entzweiung entstehen alle Wesen, der Kampf um's Dasein beherrscht die Welt, ist ihr Cebensprincip; nur in der ἐκπύρωσις, der Zurückverwandlung in die Uresemente des feuers (also der Buddhisten und Schopenhauers Nirwâna, Negation des Willens) ist Uebereinstimmung und friede (ὁμολογία καὶ εἰρήνη). Also auch er verkannte, wie Schopenhauer und Darwin, daß neben und über dem Hasse, welcher Alses entzweit und sondert, das große Weltprincip, aus welchem jede neue Vervollkommnung hervorgeht, die allmächtige Ciebe steht, die Alses verzeiht und ausgleicht, Alses hingibt und opfert, auch das Ceben—ja auch das Ceben.

In den Schriften der großen Heroen unserer klassischen Literatur tritt der Gedanke der Entwickelung mit bald mehr bald weniger bestimmter Schärfe oder bewußter Klarheit hervor. In seinen Vorlesungen über pragmatische Unthropologie nahm Kant keinen Unstand, die Abstammung des Menschen aus niederen Stufen, also von thierischen Wesen, als selbstverständlich vorauszusetzen. Der von den Ideen Spinozas erfüllte Beist Cessings konnte unmöglich andere Bahnen wandeln, als die ihm eine Erziehung des Menschengeschlechts mit natürlichen Mitteln und Kräften zu stets höherer Klarheit und Selbständigkeit offen ließen. Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte sind eigentlich eine Skizze der Entwickelung der Menschheit in allmählicher, stufenweise voranschreitender Vervollkommnung; auch er widmet der körperlichen Gegensätzlichkeit des Menschen zu den Chieren eingehende und, soweit es das damalige Erfahrungswissen erlaubte, vergleichende Betrachtung;

viel größeres Gewicht aber legt er — und darin könnten die heutigen Darwinisten gar Manches von ihm lernen — auf das innere Princip, die geistige Entwickelung, welche doch wohl auch die Hauptsache ist, obschon sie — seltsam genug! — von der modernen Descendenzlehre fast ganz unbeachtet bleibt oder nur nebenher erwähnt wird.

Bekanntlich ist eine lebhafte Controverse über die Frage geführt worden, ob die Descendenztheorie das Recht habe, Goethe zu den ihrigen zu zählen und ob man ihn, wie Bäckel thut, als einen der Begründer der Abstammungslehre anführen dürfte, oder ob er vielmehr ein Unhänger der Typentheorie gewesen sei. Ich muß gestehen, ich halte dies für einen müßigen Streit. Die jugendliche Begeisterung, welche den 81 jährigen Goethe ergriff, als er die Kunde vernahm, daß die Pariser Akademie den Cuvier : Geoffroyschen Streit unter lebhafter Betheiligung in derselben Zeit mit angehört hatte, da draußen die politischen Kämpfe der Juli-Revolution tobten, zeigt, daß es sich für ihn nicht um wissenschaftliche Theorien, sondern um den Sieg einer Weltanschauung handelte und zwar einer solchen, welche dem Geiste wieder Rechnung trug und nicht nur der Materie. Das klingt allerdings, wo von Darwinismus die Rede ist, höchst parador, aber nur für die Mehrheit der Gedankenlosen, welche zwischen Materialismus und dem um eine ganze Himmelsare verschiedenen Monismus keinen Unterschied zu machen wissen. Ich führe deshalb die tiefbedeutsamen Aeußerungen Goethes selber an und zwar mit den Bemerkungen, welche Cazar Beiger\*) an dieselben knupfte: "Als die Juli-Revolution ausbrach, und der treue Eckermann

<sup>\*)</sup> Bur Entwickelungsgeschichte der Menschheit, Seite 114.

seinen Boethe in lebhafter Erregung über die große Begebenheit fand, die zu Paris stattgefunden, und er von den fehlern der gestürzten Minister zu reden beginnen wollte, da erwiderte Boethe: «Wir scheinen uns nicht zu verstehen; ich rede gar nicht von jenen Ceuten, es handelt sich bei mir um ganz andere Ich rede von dem in der Akademie zum öffentlichen Ausbruch gekommenen, für die Wissenschaft so höchst bedeutenden Streit zwischen Cuvier und Beoffroy de Saint-Hilaire. Don nun an wird auch in Frankreich bei der Naturforschung der Beift herrschen und herr sein über die Materie. Man wird Blicke in große Schöpfungsmaximen thun, in die geheimnifvolle Werkstatt Gottes. Dieses Ereigniß ist für mich von unglaublichem Werthe und ich juble mit Recht über den endlich erlebten Sieg einer Sache, der ich mein Ceben gewidmet habe, und die ganz vorzüglich auch die meinige ist.» Gedanke, dessen Sieg Goethe damals im Beiste vor Augen sah, zu dem Beoffroy de Saint-Hilaire sich bekannte, der Bedanke der Weltentwickelung, er wird, ich zweifle nicht, weltbefreiend sein, wie es jemals irgend einer der größten weltgeschichtlichen Gedanken gewesen ist. Dieser Gedanke wird uns dereinst lehren, was der Mensch von sich, von der Menschheit, von der Natur zu erwarten und zu fordern hat."

Wer wie Schiller den Gattungscharakter des Menschen in der freiheit sindet, wer, wie er, freiheit und Herrschaft als die großen Gegenstände der Menschheit bezeichnet, der kann unmöglich die Leitung und Zeeinflussung des menschlichen Willens durch einen wenn auch noch so hoch, edel und rein gedachten außermenschlichen Willen anerkennen. Daß der Mensch sein eigener Schöpfer ist, das allein verleiht ihm Werth, Würde und Hoheit; jene Machtfülle, die ihm die Herrschaft

über unseren Planeten erworben hat, sie kann uns nur interessifiren, wenn sie das Ergebniß seines eigenen Ringens ist, nicht aber wenn sie ihm vom Glücke, und nur als solches könnte uns ja ein den Menschen vorzugsweise begünstigendes höheres Wesen erscheinen, in den Schoß geworsen wurde. Das war für Schiller der wahre Kern und Inhalt der Universalgeschichte, sie war ihm das Bild der zu stets höherer Freiheit, Macht und Sittlichkeit emporringenden Menschheit. In diesem Sinne entwarf er eine geniale Skizze derselben in seiner Ienaer Antrittsrede, von welcher Carlyle sagte: "There perhaps has never been in Europe another course of history sketched out on principles so magnissient and philosophical." Nachdem er das Bild der tiessten Stuse ursprünglicher Wildheit entrollt und diesem das glänzende Gemälde der gegenwärtigen Cultur entgegengehalten, sagt er resumirend:

"Welche entgegengesetze Gemälde! Wer wird in dem verseinerten Europäer des achtzehnten Jahrhunderts nur einen fortgeschrittenen Bruder des neuern Kanadiers, des alten Celten vermuthen? Alle diese Fertigkeiten, Kunsttriebe, Erfahrungen, alle diese Schöpfungen der Vernunst sind im Raume von wenigen Jahrtausenden in dem Menschen angepstanzt und entwickelt worden; alle diese Wunder der Kunst, diese Riesenwerke des fleises sind aus ihm herausgerusen worden. Was weckte jene zum Ceben, was lockte diese heraus? Welche Zustände durchwanderte der Mensch, bis er von jenem Aeußersten zu diesem Aeußersten, vom ungeselligen Höhlenbewohner zum geistreichen Denker, zum gebildeten Weltmann emporstieg? Die allgemeine Weltgeschichte gibt Antwort auf diese Frage."

Die wenigen Jahrtausende, von denen hier Schiller redet, genügen heute auch dem Historiker der Menschheit nicht mehr.

Die prähistorische Wissenschaft hat uns einen Blick in den Abgrund einer ungeheueren Vergangenheit hinabsenken lassen, für welchen die Maßstäbe der seitherigen Chronologie so wenig ausreichen, als unsere irdischen Maße für die Siriusweiten. Je dunkler die ferne, desto langsamer war naturgemäß der fortschritt. Es gab eine Zeit, in welcher der Mensch ohne den Besit des keuers war, ja es gab eine Zeit, wo er noch nicht einmal die einfachsten Werkzeuge, die uns doch von seinem Begriffe so unzertrennlich scheinen, besaß, und dennoch war er damals schon Mensch, denn er besaß — die Sprache.

Da uns demnach das Gebiet der eigentlichen Menschheitsgeschichte, bis auf eine kurze hellbeleuchtete Strecke, noch in so tiefes Dunkel gehüllt ist; da hier noch eine unermeßliche Dorvergangenheit mit Räthseln und tiefen Geheimnissen angefüllt, zu deren Cosung nur wenige stumme Zeugen aus dem Schoß der Erde hervortreten, dem forschergeiste als eine schwer und nur allmählich zu bewältigende Aufgabe sich darbietet: was nütt es, welchen Sinn hat es, die Frage scheint wohl erlaubt, in fühnem Wagnisse jett schon sogar über jene Grenzen hinauszuschweifen und nach den Gliedern zu fragen, welche den Menschen als Battung mit anderen Wesen, denen das charakteristisch Menschliche, die Vernunft, fehlt, in einen genetischen Zusammenhang zu bringen vermögen. Und dennoch wird unsere Wißbegierde gerade durch diese frage auf's machtigste gereizt, dennoch ist die Stellung dieser frage, der höchsten, die es für uns gibt, denn sie betrifft die Menschwerdung, unabweisbar; sie wird, wenn sie auch tausendmal als vorwizig und nicht zu beantworten abgewiesen würde, immer wiederkehren und nicht eher zur Auhe gelangen, bis sie ihre Erlösung in ihrer Beantwortung gefunden haben wird.

Camards und Darwins Idee gründet sich auf die Dergleichung der unendlich zahlreichen organischen formen, von denen die Oberfläche unseres Planeten erfüllt ist und welche alle trot ungeheurer Verschiedenheiten einen inneren Zusammenhang, eine Urt von Wesensgleichheit nicht verleugnen können. Schiller sagt von den wilden Völkerstämmen, deren Sitten und Cebensweise durch die Entdeckungsreisen der neueren Zeit zur Kunde der europäischen Menschheit gelangt find: "Es sind Völkerschaften, die auf den mannichfaltigsten Stufen der Bildung um uns herumgelagert find, wie Kinder verschiedenen Alters um einen Erwachsenen herumstehen, und durch ihr Beispiel ihm in Erinnerung bringen, was er selbst vormals gewesen und wovon er ausgegangen ist. Eine weise Hand scheint uns diese roben Völkerstämme bis auf den Zeitpunkt aufgespart zu haben, wo wir in unserer eigenen Cultur weit genug würden vorangeschritten sein, um von dieser Entdeckung eine nützliche Unwendung auf uns selbst zu machen und den verlorenen Unfang unseres Geschlechts aus diesem Spiegel wiederherzustellen." Was Schiller hier von der Menschheit innerhalb der Grenzen ihres Gattungsbegriffs für möglich und wünschenswerth erklärt, das Heute durch eine ungeheure Entwickelung der Vergangenheit zu begreifen und verständlich zu machen, das dehnt der Darwinismus auf den Menschen als lettes Blied einer weit, weit größeren und fast unabsehbaren Entwickelungsreihe aus, deren erstes Blied in der rudimentärsten form des thierischen Cebens, der scheinbar gang form- und structurlosen Umöbe zu finden wäre. Was Schiller von den culturlosen, primitiven Naturvölkern sagt, das wendet die Descendenztheorie auf die vielfältigen Bestalten des Thierreichs an; es sind die wahren Kindheitsformen unseres Geschlechts, Puppenzustände, Etappen,

welche dasselbe durchlaufen mußte, ehe es zur menschlichen Bildung und durch diese zu seiner heutigen Vollkommenheit ge-langen konnte. Ein geistreicher Franzose redete von einer postérité contemporaine — er bezeichnete damit das Urtheil des Auslandes über die einheimischen Literaturerzeugnisse — man könnte die ungeheure Mannichfaltigkeit der thierischen Lebewesen eine antiquité contemporaine nennen, indem hier die Natur selbst unsere embryonalen Urzustände festgehalten und in zahllosen Exemplaren zu nachdenkendem Vergleichen und zu ernster Bessinnung auf unseren Ursprung um uns ausgebreitet hat.

Bei aller Unerkennung des hohen wissenschaftlichen Werthes des Darwinismus — welchen ich hiermit ausdrücklich und nachdrücklich von der monistischen Entwickelungslehre gesondert und unterschieden wissen will — darf der philosophische Denker doch keineswegs über dessen Schwächen, Lücken und Einseitigkeiten die Augen verschließen.

Man hat oft mit Recht das ruhige und besonnene Vorgehen Darwins, der als echter Natursorscher seine Conclusionen nicht eher 30g, als bis er ein gewaltiges, sorgfältig gesichtetes und geprüftes Beobachtungsmaterial zur hand hatte, rühmend hervorgehoben. Und es scheint mir allerdings ein sehr gerechtsertigtes Ansinnen an die tapfere Schaar der unter seinen Jahnen kämpsenden Natursorscher, daß sie den Satz, der bei all ihren empirischen Studien und theoretischen Folgerungen ihnen als Alpha und Omega, d. h. als stillschweigende Voraussetzung und Zielpunkt aller ihrer Anstrengungen gilt: Natura non facit saltus, auch in ihrer Methodik strenge einhalten und nicht etwa durch leichtsertige Sprünge Dinge in Verbindung setzen oder aus einander herleiten, welche einstweilen durch unermeßliche Abgründe und Klüfte von einander getrennt sind.

Die größte Einseitigkeit des heutigen Darwinismus liegt darin, daß er Alles aus äußeren Ursachen herzuleiten bemüht ist und auf die inneren Eigenschaften, wie es scheint, wenig oder gar nicht achtet. Ich will dies durch ein Beispiel erläutern.

Wenn der Nachweis geliefert werden kann, daß in den Polargegenden hauptsächlich weiße füchse vorkommen, so liegt eine Erklärung dieser Erscheinung aus Darwinschen Principien sehr nahe. Die weiße farbe ist eine schützende mimicry in Schneeregionen, das Thier entgeht viel leichter den Nachstellungen seiner natürlichen feinde, und nimmt man an, daß dieselben Verhältnisse eine genügende Zeit fortdauern, so läßt sich recht wohl begreifen, daß alle übrigen Farben aussterben und nur noch weiße füchse übrig bleiben. In diesem kalle ist nur von äußeren Ursachen die Rede; denn die Vervollkommnung, die schützende Unpassung an die gegebenen Verhältnisse ist lediglich das Resultat einer Auslese, die nur durch den Zwang eben dieser Verhältnisse vollzogen wird. Der Wille, die innere Eigenschaft des Thieres, kommt dabei gar nicht in Betracht. Hier behält also der Darwinismus Recht, wenn er schon, um gang ehrlich zu verfahren, eingestehen mußte, daß das Wort, womit er auch diese Chatsache erklärt, das Wort Dererbung nämlich, selber noch ein ungelöstes Räthsel oder eben nur - ein Wort ist.

Wie ganz anders aber verhält es sich, wo das Chier den ihm von allen Seiten drohenden Gefahren dadurch entgeht, daß seine innere Eigenschaft, sei es nun, nach menschlichen Begriffen, Cist, Schlauheit, Vorsicht, oder eine Verfeinerung seiner Wahrnehmungsorgane oder was immer, eben durch die fortgesetzte Uebung im Begegnen und Vermeiden jener Gefahren

sich beständig erhöhen, wo demnach eine zugleich psychische und physische — beides ist ja untrennbar — Vervollkommnung durch den Willen, die eigene Unstrengung, den energischen Trieb der Selbstbehauptung und Selbsterhaltung in allmählichem, durch die Generationsfolge außerordentlich gesteigertem Wachsthum erreicht wird!

Ist von diesen beiden fällen nicht der erstere einem Geschenke des Zufalls, also etwa dem Gewinnste bei einem Cotteriespiele, der letztere aber dem in saurer Arbeit errungenen Vermögen gleichzustellen? Wer in dem letzteren falle nur von äußeren, rein mechanischen Ursachen redet, der hat das große Problem der Entwickelungslehre kaum geahnt, geschweige denn eingesehen; er hat aber sicherlich in philosophischen Dingen kein Recht mitzureden.

Die Verwechselung der änßeren und inneren Eigenschaft der Dinge, der Irrglaube, daß aus körperlichen formen Geistiges, Bewußtes hergeleitet werden könne, hat den Darwinismus verhindert, eine ernste philosophische Prüfung seiner wahren Grundlagen, seiner metaphysischen Voraussehungen anzustellen; diese mangelnde Kritik ist aber für ihn verhängnisvoll geworden, indem er dadurch zu den gewagtesten folgerungen, dem leichtfertigsten Ueberspringen ungeheuerer Abgründe, der Vergleichung und causalen Jusammenstellung durchaus heterogener, sich jeder Vergleichung entziehender Verhältnisse gelangt ist.

Wenn das Reich der Cebewesen von der organisirten Zelle hergeleitet, diese Chatsache aber in höchst cavalièrer Weise etwa folgendermaßen eingeschwärzt wird: Accordez - nous seulement ce petit bout, nous en déduirons le reste, so verräth ein solches Vorgehen eine ebenso vollständige naive

Unkenntniß der Größe und Schwierigkeit, wie auch des wahren Kernpunktes des Problems, als wenn Sir W. Thomson und sein Schüler Helmholt die Keime des organischen Cebens durch Meteoriten aus fernen Welkkörpern auf unsere Erde gelangen lassen, oder Häckel in dem Kohlenstoff den eigentlichen Träger des Cebens vermuthet. In letzterem haben wir wieder ein recht lehrreiches Beispiel moderner Mythologie, nomina werden numina.

Ist es denn wirklich so schwer einzusehen, daß die Materie als solche unmöglich Ausgangspunkt der theoretischen Auffassung der Welt sein kann, daß ihr Begriff nur das Secundäre in unserer Erkenntniß bildet, daß das unmittelbar Gewisse vielmehr das Bewußtsein, die Empfindung, der Wille ist?

Wann wird endlich einmal die Wahrheit sich Bahn brechen, daß der Chemiker, wenn er uns zeigt, wie Sauerstoff und Wasserstoff, Säure und Bass aufeinander losstürzen und sich verbinden, mit diesem Vorgange etwas uns durchaus Unbegreifliches vorgeführt hat, sofern wir ihn als einen rein mechanischen Proces betrachten wollten, daß wir dagegen, sobald wir ihn mit analogen Vorgängen in uns, z. 3. dem Bedürfnisse des Uthmens, der Nahrungsaufnahme 2c. identisiciren, alsbald ein unmittelbares Verständniß dafür gewinnen, da eben die Empfindung, der Trieb, der Wille, diese seelischen Eigenschaften, für uns das Bekannteste auf der Welt sind?

Noch gewaltiger ist der Jerthum, die Selbstäuschung der Darwinisten, wenn sie den Menschen, das ewige Räthsel der Sphing, das größte Geheimniß des Weltalls, theils aus äußeren d. h. negativen Ursachen, theils aus somatischen Factoren erklären zu wollen sich vermessen. Love's labour lost und Much ado about nothing! kann man den Anthro-

į

pologen zurusen, welche eben jest wieder mit Ameisenthätigkeit und lautem kärm die Welt erfüllen und aus Schädelmessungen, Gehirnwindungen, blauen oder braunen Augen, schwarzen oder blonden Haaren tiese Weisheit und höchst werthvolle Aufklärungen zu Tage zu fördern wähnen. Das ganze Treiben wird endlich an seinem eigenen Exces zu Grunde gehen und bei den Nachgeborenen höchstens ein kächeln über das schreiende Misverhältnis der aufgebotenen Mittel zu den erzielten Resultaten erwecken.

Noch weniger aber ist die Kluft, welche den Menschen vom Thiere trennt, mit solchen physiologischen Künsten, wie etwa Brachycephalie und Makrocephalie oder mit willfürlichen Classificationen wie homo alalus — eine Begriffsverbindung, die lebhaft an das Xylosideron oder hölzerne Eisen erinnert — oder auch durch den Nachweis, daß der ganze Körperbau des Menschen durchaus kein specifisches anatomische unterscheidendes Kennzeichen von dem Körperbau des Chieres aufweist, auszufüllen. Das lettere Argument namentlich läßt sich direct gegen die Cheorie des Darwinismus verwerthen. Die Conclusion liegt wenigstens nahe, daß, wenn denn gar fein körperlicher Unterschied zwischen Mensch und Thier vorhanden ist, bei der notorischen ungeheuren Ueberlegenheit des ersteren über das lettere, doch nothwendig eine andere Ursache dieser Ueberlegenheit vorhanden sein müsse, und dies würde uns direct wieder zu der Unnahme einer selbständigen, vom Körper unabhängigen Substanz, der menschlichen Seele, führen.

hier habe ich nun der Stellung, welche Professor Max Müller dem Darwinismus gegenüber eingenommen und bis heute eingehalten hat, zu gedenken. Bekanntlich haben alle, welche mit mehr oder weniger Geschick und größerer oder geringerer Aufrichtigkeit gegen die Darwin'sche Cheorie geschrieben und geredet haben, den Namen Max Müller in erster Linie als ein gewaltiges Vollwerk, als ein schlagendes Argument vorgeschoben und sich hinter demselben verschanzend ihre eigenen schwachen Geschosse gegen den großen Unruhstifter abgesandt. Daran thaten sie in gewissem Sinne wohl, denn es ist auch meine feste Ueberzeugung, daß von allen, die bis jeht in die Arena getreten sind, Max Müller der einzige gewachsene, ja überlegene Gegner Darwins ist.

"In dem Menschen liegt ein Etwas, eine qualitas occulta, wenn man so will, das ihn von allen Thieren ausnahmslos sondert. Dieses Etwas nennen wir Vernunft, wenn wir es als innere Wirksamkeit denken, wir nennen es Sprache, sobald wir es als Aeuferes, als Erscheinung gewahren und Keine Vernunft ohne Sprache, keine Sprache ohne Die Sprache ist der Rubicon, welcher das Thier vom Menschen scheidet, welchen kein Thier jemals überschreiten wird. Ich bin überzeugt, daß die Sprachwissenschaft uns allein noch in den Stand setzen wird, dem Vordringen der Darwinisten ein Halt zuzurufen und die Grenze festzustellen, welche Thier und Mensch unwiderrussich trennen. Man versuche es und bringe den intelligentesten Affen in menschliche Pflege und Cehre, er wird nicht sprechen, er wird Thier bleiben, während das roheste Menschenkind aus dem wildesten Stamme in menschlichem Umgange frühzeitig dieses Charakteristicum der Menschheit sich aneignen wird."

Mit diesen gewichtigen Argumenten und Aussprüchen stellte sich der unerschrockene Mann vor die verlassene und scheinbar durch die von allen Seiten andringenden wüthenden

Angriffe der Darwinisten bis in die Ciefen erschütterte Grenzmauer und sagte entschlossen:

"Hier ist Vernunft, hier Sprache, hier der Mensch. Keiner von Euch soll mir hier herüberkommen, Keiner in das Heiligthum eindringen, wenn er mir nicht zuvor erklären kann, wie Vernunft, wie Sprache entskanden ist."

Und die mit lautem Hurrah vorandringenden Angreifer verstummten, denn sie hatten keine Antwort.

### Max Müller und die Entwickelungslehre.

Wenn ich gesagt habe, Max Müller sei der einzige überlegene Gegner Darwins, so wollte ich damit keineswegs sagen,
daß er ein Gegner der Entwickelungslehre sei. Ich scheide
vielmehr, wie ich schon angedeutet habe, ausdrücklich zwischen
Darwinismus und monistischer Entwickelungstheorie.

In seinen, sonst vortrefslichen und durch strahlende Klarheit wie durch Tiefe der Gedanken gleich ausgezeichneten Vorlesungen über Darwin steht allerdings ein von ihm in's Tressen
geführtes Argument, die Alternative nämlich: "Entweder hat
Kant Recht oder Darwin; einer schließt den andern aus" nicht
auf sesten füßen. Denn Kant setze wohl die Vernunft als
das unmittelbar Gegebene, als die nothwendige unanzweiselbare Basis aller Erkenntniß voraus, der Schluß lag also nahe,
daß er sie als eine nicht weiter herzuleitende, dem Menschen
durch göttliche Insluenz als besondere Gabe zugefallene Eigenschaft anerkenne. Aber an vielen Stellen seiner Schriften läßt
Kant deutlich durchblicken, daß die menschliche Vernunft nicht
von Ewigkeit vorhanden sei, daß sie demnach wohl auch aus
natürlichen Ursachen, durch das Zusammenwirken natürlicher

Kräfte entstanden gedacht werden könne. Wenn er den Unterschied zwischen "receptiver Sinnlichkeit" und "Spontaneität des Denkens" aufstellt, wonach Thierleben und menschliche Vernunft in zwei durchaus gesonderte Cager geschieden erscheinen, so nahm er einestheils, wie Schopenhauer nachgewiesen hat, die Sache viel zu leicht, anderentheils gestand er ausdrücklich zu, daß wohl beide, Sinnlichkeit und Denken, durch deren Zusammenwirken alle Erkenntniß sich vollzieht, aus einer gemeinsamen Wurzel hervorgewachsen sein dürften.

Dennoch war der Hinweis auf Kant sehr berechtigt, namentlich in einem Cande wie England, für welches die großartigen Entdeckungen des Verfassers der "Kritik der reinen Vernunft" fast vollskändig terra incognita sind. Dasselbe gilt freilich auch für viele, ja die meisten Vertreter des Darwinismus in Deutschland, denen von Kant nur das bekannt zu sein scheint, was in ihren Kram paßt, also z. die Theorie von der Entstehung des Weltgebäudes, die unter dem Namen Kant-Caplacesche Kosmogonie schon in den Mittelschulen gelehrt wird. Die wichtige Chatsache, daß bei Cebzeiten Kants und so lange die Spuren seines Geistes noch bei den Cehrern der Philosophie wirksam waren, der Materialismus nicht wagte, den Mund aufzuthun, wird meist übersehen oder ignorirt.

Die Vernunft, jene nur dem Menschen eigene, ihn von allen übrigen Wesen unterscheidende und auszeichnende Gabe, ist Quell und Ausgangspunkt aller Erkenntniß, sagt Kant, und ihm schließt sich Max Müller an, indem er hinzufügt: sie ist dem Menschen verliehen zugleich mit der Gabe der Sprache. Ratio et oratio, beide sind Eins, sie verhalten sich wie Körper und Geist, wie Aeußeres und Inneres; sie sind wohl unterscheidbar, aber nicht scheidbar. Ohne Sprache kein Denken;

das fühlten die Griechen, da sie für beides das nämliche Wort ó dorog anwandten. Die Sprache ist darum der getreueste Spiegel des Menschengeistes; in ihr liegt eine fülle von Weisheit, von höchst wichtigen Aufklärungen sowohl über die geistigen Zustände der Vorwelt als über äußere Culturverhältnisse der Menschheit in einem grauen Alterthum, von welchem sonst jede Spur erloschen ist, verborgen; es gilt nur den Schatz aus der Truhe zu heben, der Schlüssel dazu ist die vergleichende Sprachwissenschaft. Kein Preis, kein Rühmen kann sich zu der höhe der Wichtigkeit der letzteren aufschwingen. "Mit gerechtem Stolze dürfen wir es sagen, daß während der letten hundert und noch mehr während der letten fünfzig Jahre die orientalischen Studien mehr als irgend ein Zweig wissenschaftlicher forschung dazu beigetragen haben, die geistige Atmosphäre Europas zu verändern, zu reinigen und zu durchleuchten, und unseren Horizont zu erweitern in Bezug auf Alles, was zur Wissenschaft des Menschen gehört, in Bezug auf Geschichte, Philologie, Theologie und Philosophie. Nicht nur haben wir neue Welten eroberf und dem alten Gebiete der Wissenschaft hinzugefügt, sondern wir haben die alte Welt durchsäuert mit Ideen, die schon in dem täglichen Brod der Schulen und Universitäten gähren." \*)

"Man sehe nur zu, was die Meister der Sprachvergleichung geleistet haben! Der Orient, das alte Cand der Träume, fabeln und feen, ist ein Cand von unzweifelbarer Wirklichkeit geworden; der Vorhang zwischen Ost und West ist gelüftet und unsere alte vergessene Heimath steht wieder vor uns in hellen Farben und scharfen Umrissen. Zwei Welten, Jahr-

<sup>\*)</sup> M. Müller, Chips of a german workshop. Vol. IV, p. 322,

tausende getrennt, sind wie durch ein Zauberwort wieder vereinigt und wir fühlen uns reich in einer Vergangenheit, welche wohl der Stolz der edlen Arischen familie sein mag. länger sagen wir nur unbestimmt und dichterisch: Ex Oriente Lux, sondern wir wissen, daß alle Cebenselemente unseres Wissens und unserer Civilisation — unsere Sprachen, Alphabete, Ziffern, unsere Maße und Gewichte, unsere Kunst, Religion, unsere Traditionen bis auf unsere Ummenmärchen aus dem Often stammen; ja wir muffen bekennen, daß ohne die Strahlen des östlichen Cichts, welche die verborgenen Keime des dunkeln und öden Westens zum Leben hervorlockten, Europa, jest die wahre Leuchte der Welt, wohl für immer ein unfruchtbares, vergessenes Vorgebirge des urweltlichen asiatischen Continents geblieben wäre. Wir leben in der That in einer neuen Welt; die Schranke zwischen Oft und West, die unübersteiglich schien, ist geschwunden. Der Orient gehört uns, wir sind seine Erben und beanspruchen mit vollem Rechte unseren Untheil an seiner Verlassenschaft."

"Wie einst durch die geistige Berührung der barbarischen nordischen Nationen mit der reichen, sonnigen Culturwelt Griechen-lands und Roms deutscher und klassischer Geist sich vereinigten und jenen Strom des modernen Gedankens bildeten, an dessen Ufern wir selber leben und weben, so wälzt sich nun ein neuer mächtiger Strom orientalischer Denkweise in das nämliche Bett und schon zeigen die Farben des alten Stroms deutlich die Einwirkungen des neuen Zuslusses. Wer in irgend eins der bedeutenderen Werke, die in den letzten zwanzig Jahren veröffentlicht worden sind, hineinblickt, ob sie nun Sprache oder Citeratur, Mythologie, Gesetze, Religion oder Philosophie betressen, der wird auf jeder Seite das Walten eines neuen

Beistes erkennen. Ich will nicht sagen, daß der Orient uns Aenes lehrt, aber er entfaltet vor uns alte Dinge, aus welchen wir Cehren und Erkenntnisse schöpfen, die wunderbarer und erstaunlicher sind, als irgend etwas, das wir je in unserer Philosophie gedacht und geträumt haben."

"Vor Allem hat das Studium des Ostens uns gelehrt, was auch die nordischen Nationen einst in Rom und Athen lernten, daß es noch andere Welten gibt außer der unsrigen, daß es noch andere Religionen, Mythologien, Besetze gibt, und daß die Beschichte der Philosophie von Thales bis Hegel nicht die ganze Geschichte des menschlichen Denkens ist. In all diesen Begenständen hat der Orient uns Parallelen geliefert mit allem, was in Parallelen gegeben ist, nämlich der Möglichkeit des Dergleichens, Meffens und Verstehens. Der Beist der Dergleichung ist der mabre missenschaftliche Beist unseres Jahrhunderts, vielmehr aller Zeitalter. Eine empirische Kenntniß der Chatsachen ist keine Wissenschaft in dem wahren Sinne des Wortes. Alles menschliche Wissen beginnt mit der Zwei, der Dyade, dem Begreifen zweier Einzelwesen als Eines. Ein einzelnes Ereigniß mag rein zufällig sein, es kommt und geht, es ist unerklärlich; sobald sich aber das Ereignig wiederholt, beginnt das Werk der Vergleichung und der erste Schritt wird gethan in jenem wunderbaren Processe, welchen wir Generalifiren nennen und welcher die Wurzel aller intellectuellen Erkenntniß und aller intellectuellen Sprache ist. Der ursprüngliche Proces der Vergleichung wird wieder und wieder erneut, und wenn wir nun der höchsten Urt der Erkenntnig in allen Sphären der Wissenschaft den Namen vergleichend geben, so haben wir nur das alte Wort intelligent (inter-legens, inter-ligans),

zusammenbindend, durch ein neues, ausdrucksvolleres Wort ersett. Vor Allem aber hat das Studium der Sprachen durch die comparative Methode eine vollständige Umwälzung erfahren."

Wie das Griechische die Sprache der Menschheit des fünfzehnten Jahrhunderts und seiner Nachfolger bis zum achtzehnten, bis Cessing, Goethe und Schiller, gewesen ist, so ist das Sanstrit die Weltsprache des neunzehnten Jahrhunderts und seiner künftigen Nachfolger.

"Chatsache ist, daß die Zeit noch nicht gekommen ist, in welcher die ungeheure Wichtigkeit der Sanskritphilologie allgemeine Würdigung findet. Es war einst mit der griechischen Philologie nicht anders. Als im fünfzehnten Jahrhundert das Briechische von hervorragenden Geistern studirt wurde, hielt man die Sache für eine literarische Curiosität; weitere Unsprüche begegneten lebhafter Opposition, ja selbst dem Hohne, am lautesten schrieen die, welche am wenigsten davon verstanden. Selbst als dies Studium sich verallgemeinerte, an Schulen und Universitäten eingeführt wurde, hatte es in den Augen der Mehrzahl nur ein gelehrtes Interesse. Jett wissen wir, daß das Wiederausseben griechischer Gelehrsamkeit die tiefsten Cebenswurzeln der Menschheit berührte; daß es in der Chat das Wiederausseben jenes Bewußtseins war, das große Cheile der Menschheit mit einander verbindet, die Cebenden in Zusammenhang bringt mit den Todten und so den Kolgegeschlechtern die ganze intellectuelle Erbschaft unseres Geschlechts sichert. Ohne dieses historische Bewußtsein wäre das Ceben des Menschen ephemer und nichtig. Je weiter wir rudwärts sehen, uns selbst in mahre Sympathie mit der Vergangenheit versetzen, um so mehr machen wir das Ceben früherer Generationen zu

unserem eigenen, um so fähiger werden wir, an unserem Theile das Werk fortzusetzen, das vor vielen Jahrhunderten in Athen und Rom begonnen wurde. Einen weit, weit größeren Einfluß, als die Entdeckung der klassischen Welt wird die des Sanstrit ausüben. Sie wird die zerrissenen Kasern wiederbeleben, die einst die südöstlichen Zweige der Urischen Kamilie mit den nordwestlichen verknüpften, und wird so die geistige Geschwisterschaft nicht nur der germanischen, griechischen und römischen, sondern zugleich der flavischen, celtischen, indischen und persischen Zweige wiederherstellen. Sie wird den Geist des Menschen reicher, sein Herz weiter, seine Sympathien weltumfassender machen; sie wird uns in Wahrheit humaniores machen, da wir immer tiefer und vollständiger begreifen werden, was die Menschheit gewesen ist und was sie sein wird. Dies ist der mahre Sinn der umfassenden Studien des neunzehnten Jahrhunderts, und obgleich die volle Würdigung ihrer Bedeutung erst der Zukunft vorbehalten bleibt, so kann es doch Keinem, der aufmerksam den intellectuellen fortschritt der Menschheit verfolgt, verborgen bleiben, wie ungemein schon jett das vergleichende Studium der Sprachen, Mythologien und Religionen unseren Horizont erweitert hat, daß unendlich Dieles, das verloren war, wiedergewonnen ift und daß eine neue Welt wenn noch nicht erobert, doch in Sicht ist."\*)

Und was ist es denn, was dem ernsten forscher, dem ausdauernden Arbeiter in den mühselig erbohrten Schachten der Sprachwissenschaft auf einmal so das Herz bewegt, daß er in dichterischer Begeisterung, gleich Mosen von den Höhen hinausschauend in das Cand der Verheißung, Kindern und

<sup>\*)</sup> M. Müller, Chips IV, p. 361.

Kindeskindern das Herannahen einer neuen, herrlichen, ungeahnten Beistesklarheit kündet? Was macht ihn so zum new inspired prophet? Dies, daß er bewußt ist, daß mit diesen neu erschlossenen Schätzen, von denen er selbst einen großen, wenn nicht den größeren Theil in langjährigem, redlichem Ringen aus der Tiefe gefördert, es der Menschheit vergönnt sein wird, "den verlorenen Unfang unseres Geschlechtes wiederherzustellen," die Kette, welche Blied um Blied, Jahrhundert um Jahrhundert unser heutiges Dasein mit längst erloschenen Generationen verbindet, auf eine gewaltige Strecke aus dem Dust und Beröll, das Jahrtausende über sie gelagert, an's Cageslicht zu heben, und neue überraschende Aufflärung zu erlangen über das größte Räthsel der Welt, den Menschengeist, das Menschengeschlecht und sein in seiner Urt einzig wunderbar verschlungenes Schickfal auf unserem Planeten.

Die gewaltigen Verdienste Max Müllers um die Herausgabe der Dedas sind zu bekannt, als daß ich sie hier zu erläutern hätte. Um 14. September 1874 legte er dem in Condon tagenden Congresse der Orientalisten den letzten Bogen des "Rig-Deda mit dem Commentar des Sayanakarya" vor, nur furz andeutend, welch mühevoller Arbeit Frucht dies riesige Er selber sagte über dieses älteste Buch der Werk gewesen. arischen Welt: "Die Herausgabe dieses Werkes wäre ohne die erleuchtete Liberalität der Indischen Regierung unmöglich gewesen. Wenn ich die großen und kleineren Ausgaben des Rig-Deda zusammen rechne, so finde ich, daß ich in den letten fünfundzwanzig Jahren so viel gedruckt habe, daß auf jedes Jahr ein Octav Band von etwa sechshundert Seiten kommt. Solch eine Publication hätte jeden Buchhändler ruinirt, um so mehr, da in dem Deda wenig Anziehendes, wenig allgemeineres

Interesse Erweckendes ist. Dom ästhetischen Gesichtspunkte würde sich Niemand an die Deda-Hymnen machen und nichts beweist mehr den gewaltigen Umschwung der letzten fünfundzwanzig Jahre, als daß seit dieser Zeit die Urbeit fast aller Sanstrit : Gelehrten sich auf die Veden concentrirt hat; das ästhetische Interesse ist dem wissenschaftlichen gewichen . . . . Alls ich vor einigen Jahren den ersten Band meiner Uebersetzung veröffentlichte, wählte ich absichtlich solche Hymnen, die höchst charakteristisch für den primitiven, rohen Urzustand der arischen Welt sind; es war interessant, dabei die allgemeine Enttäuschung zu beobachten. Was, sagte man, sind diese seltsamen, wilden, grotesten Unrufungen der Sturmgötter die begeisterten Klänge der alten Weisen Indiens? Ist dies die Weisheit des Grients? Ist dies die Offenbarung der Urwelt? Selbst hochangesehene Belehrten stimmten in diesen Auf, und meine freunde gaben mir zu verstehen, daß sie ihr Leben nicht an ein solches Buch verschwendet haben würden."

"Nun, gesetzt, ein Geologe brächte die Knochen eines fossilen Thiers aus einer Periode, in der noch nie Spuren animalischen Cebens vorher entdeckt worden wären, an's Tageslicht, würde wohl eine junge Dame es wagen zu kritistren: «Ja, diese Knochen sind sehr merkwürdig, aber gar nicht hübsch.» Oder gesetzt, eine neue ägyptische Statue wäre entdeckt worden, die einer bis dahin noch nicht durch Statuen vertretenen Dynastie angehörte, würde wohl ein Schulzunge sich einfallen lassen zu bemerken: «Ja, sie ist recht nett, aber die Venus von Milo ist netter.» Wenn ein Chemiker ein neues Element entdeckt, wird er bemitleidet, daß es kein Gold ist? Wenn ein Botaniker über Keime schreibt, hat er sich zu vertheidigen, daß er nicht über Blumen schreibt? Gerade weil der Veda

so verschieden ist von dem, was man davon erwartete, weil er von den Psalmen, von Pindar, von Bhagavadgita so sehr unterschieden ist; gerade weil er für sich allein steht und nur die ältesten Keime des religiösen Gedankens enthüllt, so wie sie wirklich waren; gerade weil er uns eine Sprache vorsührt, die älter und ursprünglicher ist, als irgend eine, die wir früher kannten; weil seine Poesie das ist, was man wild, roh, ungebildet, formlos nennen mag, gerade darum verlohnte es der Mühe, tieser und tieser zu graben, bis die alte verschüttete Stadt wieder an's Cageslicht kam und uns zeigte, was der Mensch war, was wir waren, bevor wir auf die Höhe Davids, Homers, Zoroasters emporstiegen, uns zeigte eben die Wiege unseres Denkens, unserer Worte, unseres Chuns."

Ich brauche wohl diesen Worten nichts hinzuzusügen, um darzuthun, daß die Entwickelungsgeschichte der Menscheit von ihren ersten, schwankenden Schritten bis zu ihrer selbstgewissen Männlichkeit das hohe Ziel, die zu rastloser, unermüdlicher Thätigkeit anspornende Aufgabe für einen von der Natur und dem Blücke so reich ausgestatteten Geist, wie Max Müller, gewesen ist. Nur schaute sein großes, weitblickendes Auge in den Tiesen unermeßlicher Vergangenheit noch die Spuren des Menschlichen, wo für schwächere Augen Alles in unterschiedslosen Nebel zusammenrann und eben darum die Grenzlinie zwischen Thier und Mensch gar nicht mehr vorhanden schien.

Die Wichtigkeit des Gegenstandes erlaubt es wohl, daß ich hier noch einige Stellen anführe, in denen ein Geistesverwandter Müllers, welcher auf großentheils unabhängigen Wegen zu denselben Resultaten und Unschauungen gelangte, mit fast gleichlautenden Worten seiner Bewunderung über

das neu aufgehende Licht Ausdruck verlieh. Ich meine Cazar Beiger.

"Das Studium der Sprachen," sagt dieser bedeutende Denker\*), "ist in unserer Zeit zu einer unvergleichlichen philossophischen Bedeutung gelangt, indem es für eine Seite der Welt und des Daseins einen Schlüssel bietet, zu welcher die Naturwissenschaft nicht zu dringen vermocht hätte, und uns Aufschluß gibt über das, was wir sind und was wir gewesen sind, über unsere Vernunft und unsere Geschichte.... Der Blick schweift ahnend in ungemessene Schöpfungsfernen, und es beginnt jenes große Geheimniß dunkel sich unserer Brust zu verkünden, das Geheimniß unserer Entwickelung."

"Die Frage, wie die Phantasie der Völker beschaffen, von welchen Motiven sie beherrscht gewesen sein muß, als die Perfer die Hunde mit so ängstlicher Sorgfalt pflegten, die Aegypter den heiligen einbalsamirten Leichen des Apis zu Memphis Brüfte bauten, die 64 Benerationen derselben bergen, ist uns so wichtig, daß wir weise Cehren, an denen es uns ja sonst kaum fehlt, wenn wir sie nur hören wollen, aus jenen Cagen gern entbehren. Es erinnert dies an eine von Max Müller mitgetheilte Notiz, den für uns wichtigsten Theil der Sanstritliteratur, die Dedaschriften, betreffend. Als ein talents voller junger Deutscher, der in jugendlichem Alter verstorbene Rosen, in der reichen Bibliothek der ostindischen Gesellschaft in Condon beschäftigt war, die vedischen Cieder zu copiren, mit deren Herausgabe er im Jahre 1838 begann, so konnte der damals in Condon anwesende Brahmane Rammahan Rai sich über dieses Unternehmen nicht genug verwundern; die Upanischad,

<sup>\*)</sup> Beiger, Bur Entwickelungsgeschichte der Menschheit, S. 2, 12, 14.

meinte er, seien das Wichtige, welches die Deröffentlichung viel eher verdiene. Diese jüngsten Stücke der Veden enthalten nämlich eine mystische Philosophie, worin sich eine Art von Monotheismus oder Pantheismus sinden läßt, welche dem indischen Aufklärer, wie so manchen anderen, das Non plus ultra der religiösen Weisheit zu sein schien. Aber die uralten Vedahymnen, ganz heidnisch, naiv und oft barock, deren sich der moderne gebildete Inder wohl heimlich schämen mochte, in denen aber die Jugend der Menschheit mit entzückender Frische weht, sie sind für uns das wahre Kleinod der indischen Eiteratur; sie enthalten kein für uns noch brauchbares religiöses System, aber sie sind gleichsam ein Cehrbuch der menschlichen Religionsgeschichte selbst."

"Dor Allem beachtenswerth find die Keime der Speculation in jener merkwürdigen, unter dem Namen der Rigvedasanhita bekannten uralten Sammlung heiliger Lieder, deren Erhaltung bis auf unsere Zeit für das menschliche Beschlecht ein hohes Glück zu nennen ist, wenn es anders mit Recht das Bewußtsein über seinen eigenen Ursprung und die Erkenntnig der Besetze seines Werdens als einen Gegenstand des Wunsches und der Sehnsucht achtet. anders als in allen uns bekannten Literaturen, welche überall auf Trümmern einer verschollenen Vorzeit aufsteigende oder durch Verkehrsberührung und Mischung der Erzeugnisse verschiedener Volksgeister begründete neue formen zeigen, liegt in diesen Liedern vielmehr ein ursprüngliches, von fremden Einwirkungen allem Unscheine nach freies, nicht aus der Zerstörung des früheren in zweiter Bildung hergestelltes, sondern unmittelbar aus dem Schofe der Natur neu und jung erblühendes Ceben der Menschheit, ja eine gleichsam noch unverhärtete Seelengestalt in Wort und That und das überall sonst nur als vollendet und fertig zu Beobachtende im Entstehen uns offen. Darum ist auch in diesen Hymnen nicht allein für die ihnen solgende Entwickelung der Inder, noch auch für die zum Theil auf gleicher Wurzel ruhende der sämmtlichen verwandten Völker der Schlüssel des Verständnisses zu sinden, sondern bei der Natureinheit, die wir in dem gesammten Entsaltungsgange unserer Gattung erkennen, zugleich für die Schöpfungen aller speculativen Kraft auf Erden oder für den ganzen Inhalt der Vernunft d. i. für ihre dauernden Erwerbungen seit der Epoche, da sich überhaupt unter den Menschen zuerst Neberzeugungen aus festgehaltenen Wahrnehmungen formten und ein vielsfältiges Meinen, Glauben oder Wissen möglich ward."\*)

"Das Auftreten der Sprachforschung, als einer selbständigen, von allen praktischen und äußerlichen Zwecken losgeslösten Wissenschaft, am Anfange dieses Jahrhunderts, einer Wissenschaft von den vorhistorischen Zuständen der Dölker, ist ein großes für die Geschichte der Menschheit unglaublich wichtiges Ereigniß. Die Sprachvergleichung stürzte die bischerigen, sehr dunkeln Vorstellungen von den ältesten Völkerbildungen und Wanderungen völlig um. Man lernte zwischen verwandten und nicht verwandten Völkern unterscheiden und erlangte ein weit sichereres und seineres Mittel für die Eintheilung der Menschheit in Stämme, als naturhistorische Kennzeichen bis dahin an die Hand gegeben hatten. Man sah in weiter, schwindelnder Ferne der Urzeit die Hoffnung auf eine bestimmte Kenntniß von Zuständen eines Alterthums winken,

<sup>\*)</sup> Geiger, Ursprung und Entwickelung der menschlichen Sprace und Vernunft I, Seite 119.

über dessen bloßes Dasein bisher alle Geschichte geschwiegen hatte."\*)

Eine so vollkommene Uebereinstimmung zweier der seltensten Beister unseres Jahrhunderts, ein solcher fast gleichlautender begeisterter Hinweis auf den neuen mächtigen Quell der Erkenntnig, welcher, von den Meisten übersehen, aus ungeahnter Tiefe in unser Zeitalter hervorbrach, läßt deutlich erkennen, um welchen hochwichtigen Gegenstand es sich handelt, um nichts Beringeres nämlich, als um die Entwickelungsgeschichte der Menschheit, um die Cosung des uralten, größten, heiligen Rathsels, eine Cosung, die zum ersten Male als möglich fich darstellte durch die Ergebnisse der vergleichenden Sprachwissenschaft, durch die in den Wort- und Begriffsgenealogien aufbewahrte wunderbare Kunde von einer uralten Vorzeit des menschlichen Gedankens, von dem Werden, Wachsen und Reifen der hoben, einzigen Auszeichnung des Menschen, die alles Uebrige möglich machte und erklärt, seiner Dernunft und Sprache (λόγος).

Wer den Menschen erklären will, der muß vor Allem das Menschliche verstehen; er muß den Punkt kennen, auf den es ankommt und von dem alles Uebrige herzuleiten ist. In der Sprache liegt das Räthsel geborgen; wer es anderswo suchen wollte, der wäre betrogen.

Also Entwickelungslehre der Menschheit ist Max Müllers Ziel und Lebensaufgabe; er suchte sie aber da, wo sie allein zu finden und herzuleiten ist, in dem Geistigen, dem Denken, d. h. der Sprache. Die Frage nach dem Ursprunge, dem

<sup>\*)</sup> Beiger, Ursprung der Sprache, Seite 16.

Keime, der ersten Entstehung dieser wunderbaren Gabe ließ er einstweilen noch offen oder unbeantwortet; ihm galt es, als Sprachforscher, mit dem Material, das die Sprachstudien darboten, sich Wege zu bahnen in eine Vorzeit, die bisher von dichtester Nacht eingehüllt war, und erst wenn die ältesten Menschenzustände, wie sie in dem Licht der Sprachsorschung sich darstellten, unserem Auge in schärferen Contouren erschienen, dann, dachte er, könnte auch das Jenseits der Berge, wo der Kaden der Sprache abreißt, rechtmäßig und mit größerer Ausssicht aus Erfolg, von anderer Seite explorirt werden.

Das Problem des Beistes in seiner ganzen Tiefe verstehen, dasselbe mit dem wahrsten Erzeugnisse, dem Körper des Beistes prüsen und bis in die letzten Wurzeln versolgen: man sollte meinen, so besonnene und klare Vorschläge müßten sich der Villigung und des Dankes aller Einsichtsvollen erfreuen. Aber im Betöse des Kampses, in der hite der Leidenschaften verhallen vernünstige Reden und so wurde denn von heftigen Darwinisten, die, wie dies bei Jüngern stets der fall, weit über das vom Meister gesteckte Tiel hinausschossen, ein feldzug gegen Max Müller organisier, bei welchem dieser und jener Sprachsorscher auf den Schild erhoben, aber durch die vernichtende Entgegnung des Angegriffenen alsbald zum kläglichsten Rückzuge gezwungen wurden.

Wie edel und groß gegenüber diesen leidenschaftlichen Ungriffen lauten nicht die Worte, mit welchen Max Müller seine Verwahrung gegen die voreiligen Schlüsse und Ueberstürzungen der Kyper. Darwinisten einleitete, und in denen er nur das eine Interesse, das alle wissenschaftlichen Kämpfer beseelen sollte, als maßgebend und entscheidend voranstellte:

"Die Frage ist nicht, ob die Unsicht, daß so weit ausein-

anderstehende Wesen, wie ein Mensch, ein Affe, ein Elephant, ein summender Vogel, eine Schlange, ein Frosch und ein Fisch von denselben Eltern abstammen konnten, monströs ist, sondern einzig und allein: ob sie wahr ist. Wenn sie wahr ist, so werden wir uns bald daran gewöhnen. Berufungen auf den Stolz oder die Demuth des Menschen, auf wissenschaftlichen Muth oder religiöse Frömmigkeit sind dabei von gar keinem Belang." (Vorlesungen über Darwin).

Ich glaube in dem Vorausgehenden die Stellung, welche Max Müller zu der Entwickelungstheorie und speciell zu dem Darwinismus einnimmt, wenn auch in sehr allgemeinen Umrissen, doch klar genug bezeichnet zu haben. Er trennt sich von den Unhängern Darwins, er tritt ihnen kritisch entgegen, wo diese, das mahre Charakteristicum des Menschen, seine Dernunft und Sprache übersehend oder leichthin abthuend, äußere Ursachen und formübergänge für ausreichend halten, um als wissenschaftliche Erklärung des größten Wunders und Räthsels der Schöpfung zu gelten. Wie einseitig eine solche Unsicht ist, hat auch Cazar Geiger mit Entschiedenheit betont: "Wir können von dem Knochengerüste und vielleicht der ganzen äußeren Erscheinung einer untergegangenen Thierspecies durch geologische funde eine Unschauung gewinnen; wir können aus Schädelresten auf ein unvollkommener entwickeltes Menschengeschlecht der Urzeit allgemeine Schlüsse ziehen; doch über die Urt, wie der Kopf gedacht haben mag, dessen Trümmer sich in dem Neanderthale als Problem für die Begenwart aufbewahrten, möchte es schwer sein, sich aus seinem Unblicke irgend eine Vorstellung zu bilden." \*)

<sup>\*)</sup> Tur Entwickelungsgeschichte der Menschheit, Seite 45.

"Glücklicherweise," fährt der geniale Denker fort, "hat auch die Geschichte des Geistes ihre urweltlichen Reste, ihre Ablagerungen und Versteinerungen anderer Art; sie bieten lehrreichere Aufschlüsse, als man zu glauben geneigt sein sollte; sie führen, sorgfältig verfolgt, zu vielleicht unerwarteten, allein, wie ich glaube, darum nicht weniger sicheren Ergebnissen."

Die Erleuchtung des ungeheuren hintergrundes unserer Vergangenheit, der Vergangenheit des menschlichen Geistes, wie er in der Sprache gebunden ist und durch die Wissenschaft entsiegelt werden kann, das ist die Lebensaufgabe, das hohe Ziel aller Bestrebungen Max Müllers. Er selber spricht sich deutlich genug darüber aus\*):

"Jeder Mensch macht sich seinen Cebensplan, jeder Gelehrte muß zu einer Armee gehören und einen Schlachtplan im Kopfe führen, der ihn bei der Wahl seines eigenen Marsches bestimmt und leitet. Ich gehöre zu denen, die mit Pope sagen: "The proper study of mankind is man", und als ich mir die Frage stellte, was die richtige oder wenigstens die fruchtbarste Methode des Menschenstudiums sei, so bildete sich bald bei mir die Ueberzengung aus, daß, um zu wissen, was der Mensch ist, wir vor allen Dingen beobachten und feststellen müssen, was der Mensch gewesen und wie er das geworden, was er ist."

<sup>\*)</sup> Ueber alte Zeiten und Menschen. Vortrag. Seite 190.

## III.

## Sprache und Dernunft.

Origin of species! war das Zauberwort, mit welchem Darwin die Gemüther bewegte, die so lange schlummernde oder vielmehr unter der Asche glühende Frage, ob denn die Dinge und insbesondere die organischen Wesen von jeher so gewesen, oder ob sie einmal entstanden, natürlichen Ursachen und welchen ihr Dasein, ihren Ursprung verdankten, zu hellen Flammen ansachte.

Diese frage, auf den naturwissenschaftlichen Boden verpstanzt und mit dem Aufgebot des bis dahin angesammelten, ungeheuren Beobachtungsmaterials zu lösen versucht, brachte den nicht hoch genug anzuschlagenden Vortheil, daß das philosophische Denken, die deductive Methode wieder an die Stelle des reinen Empirismus trat, welcher ja, namentlich als Reaction gegen die Orgien der Naturphilosophie, gleichfalls seine hohe Berechtigung hatte, wie er denn als exacte Methode der Sinneswahrnehmung stets den unentbehrlichen, sesten Boden aller Naturwissenschaft bildet.

Was das Wesen der Species ausmacht, das ist, wie schon der Name besagt, das Specielle d. h. das Besondere. Das Besondere sondert sich aus von dem Allgemeinen, wird selbständiger, eigenartiger, gewinnt mit anderen Worten an Charafter, an Individualität. Aufgabe der Entwickelungslehre ist demnach, an der Hand der historischen Forschung alles Besondere, bei den organischen Cebewesen also die Urten, zurückzuführen auf immer allgemeinere Daseinsformen, den Strom der Entwickelung von der heutigen unendlichen Mannichfaltigkeit des Gegebenen und Bekannten aufwärts zu verfolgen bis zu seinen ersten Unfängen, soweit diese der stets beschränkten menschlichen Vernunft überhaupt erreichbar sind, als lettes Ziel jenen im Grauen unermeglicher Vergangenheit fich bergenden Zeitpunkt zu erstreben, da zuerst unser Weltspstem, eine riefige Dunstfugel, hervorbrach aus dem Codesschlummer des Allgemeinen und Einen und die erste Veranstaltung sich vollzog, aus der nachmals der Wille zum Ceben sich in den unzähligen individuellen Wesen zu den freuden und Leiden des vergänglichen Daseins emporrang.

Inmitten dieses ungeheuren Werdegangs, der unsere Phantasie mit bangem Staunen erfüllt, während doch wieder Alles so still und geräuschlos sich vollzieht, daß unsere Vernunst des festen, causalen Zusammenhangs bewußt, der jeden Zeitmoment des Geschehens und Werdens mit dem unmittelbar vorhergehenden und nachfolgenden verbindet, zu der Unsicht sich gedrängt fühlt, es geschehe Alles nach strengen, unentrinnbaren Gesehen der Nothwendigkeit, sehen wir eine Stelle aufleuchten, die das heilige Mysterium einer neuen Gattung birgt, welche zu höherer Freiheit, Bewußtheit und Vollkommenheit berusen, eine Ausnahmsstellung inmitten der ganzen übrigen

Natur einnimmt, da mit ihr das Reich des bewußten Geistes und des nach eigener Wahl und Voraussicht geordneten Cebens gegründet wird.

Diese Gattung ist die Menschheit, das aufdämmernde Sicht, das ihren Eintritt in die Welt bezeichnet, die Vernunft. Der Gegensatz zwischen dieser und dem, was uns etwa bei den übrigen Wesen Analoges begegnet, ist so stark, daß wir stets bereit sind, Aeußerungen der letzteren Art mit dem Namen Naturtrieb oder Instinct kurzerhand abzuthun. Damit ist freilich nicht viel mehr gegeben, als ein Wort, bei welchem man sich alles Mögliche denken und nicht denken kann.

Die Vernunft, das Geistesleben des Menschen ist mithin eine neue Species, die ihres Bleichen nicht hat unter allen Naturwesen, eine Besonderung, deren Herleitung aus natürlichen, allgemeineren Ursachen von jeher als das größte, schwierigste, aber auch wissenswürdigste Problem galt, mit welchem nur die Frage nach dem Ursprung der organischen oder Cebewesen sich messen kann.

Auch dem Vernunft-Ceben und Werden muß das große Geset der fortschreitenden Individualisirung und Vesonderung, welches allein im Stande ist, den unaufhaltsamen fortgang der Weltentwickelung zu erleuchten und verständlich zu machen, zu Grunde liegen.

Das, wodurch die Functionen der Vernunft sich vollziehen, ihr inneres organisches Gewebe, das Mittel, wodurch die ganze äußere und geistige Welt befaßt, geformt und ausgedrückt wird, sind jene geheimnisvollen Wesen, die bisher der Gegenstand des Studiums aller gesunden Philosophie gewesen sind, welche bald mit dem platonischen Worte Idee'n, bald Notionen, meist aber conceptus oder Begriffe genannt werden. Sie

sind ausschließliches Eigenthum des Menschen, kein Thier vermag jemals derselben theilhaftig zu werden. Es ist daher krasse Verkennung des Wesens der Sache oder schnöder Mißbrauch der Sprache, wenn die modernen Materialisten von dem "Denkvermögen der Thiere" reden.

Begriffe werden nur möglich durch Worte. Der Caut, das Wort ist der Körper des Begriffs; die Sprache also die äußere Seite, der Körper des Gedankens, der Vernunft. Ungeschieden war demnach noch das wesentlich Eine, welches aber von zwei Seiten, der äußeren und der inneren, betrachtet werden kann, in der Auffässung der Griechen, welche Denken und Sprechen mit Einem Worte,  $\lambda$ 6705, bezeichneten.

Es gibt gewisse Wahrheiten, die auf frühen Stusen der Entwickelung dem naiven Denken unmittelbar gewiß und bewußt sind, die aber nachmals in dem Zeitalter der Reslegion vermöge eines eigenthümlich einseitigen Entwickelungsgangs, den das Denken genommen hat, verloren gehen und zu deren Wiederentdeckung dann gewöhnlich große Geistesanstrengung nöthig ist. Zu diesen Wahrheiten gehört auch die große, wichtige, bedeutungsvolle, daß das Denken sich nur durch Worte vollzieht, daß ohne Sprache ebensowenig ein Denken, als ohne Denken eine Sprache möglich ist.

Ich sagte, daß diese Wahrheit der kindlichen Denkweise der Naturvölker unmittelbar bewußt ist. Ich führe als Beleg den pittoresken Ausdruck der Polynesier an, für welche nach Farrar Denken soviel ist als "Reden im Bauch" (d. h. im Innern). Aber auch der göttliche Platon wußte seinen Sokrateskeine andere Definition geben zu lassen. "Was verstehst Du unter Denken?" fragt Cheätetus.\*) Sokr.: "Ein Gespräch,

<sup>\*)</sup> Platon, Theaitetos, cap. 32.

das die Seele über die Objecte ihrer Betrachtung mit sich selber führt. Freilich theile ich Dir das mit, ohne es zu wissen. Denn wenn sie denkt, thut sie, wie mir scheint, nichts Underes, als sie unterredet sich, fragt sich selbst und antwortet, bejaht und verneint."

Und wodurch ist denn diese instinctive Gewisheit der Menschheit verloren worden? Dadurch, daß in dem Zeitalter der Resterion und des Schematismus man sich daran gewöhnte, dem Begriffe oder Gedanken als Innerem oder Geistigem das Wort als Cautgebilde entgegen zu stellen. Nun gewann der Irrthum immer mehr Voden, daß die Vegrisse das prius seien, daß sie unabhängig vom Worte schon ein Dasein in dem Menschengeiste hätten und daß die Worte nur das Zeichen, der Ausdruck jener selbständig vorhandenen Wesen seien. "Die Philosophen haben von jeher der Wahrheit dadurch einen Scheidebrief gegeben, daß sie dasjenige geschieden, was die Natur zusammengesügt und umgekehrt," sagt Hamann.

"Der Ursachenbegriff," sagt Goethe, "ist die Quelle unendlichen Irrthums." Sieht man genauer zu, so sindet man,
daß dieser Satz auf alle Kundamentalirrthümer paßt, in welche
der Menschengeist sich seit Jahrtausenden verstrickt sieht und
aus welchen er vergeblich Erlösung sucht, so lange er nicht
die tiese, metaphysische Wurzel derselben erkannt hat. "Der
Körper ist die Ursache des Geistes," wiederholen seit Demokrit
und Epikur gläubig alle Materialisten; sie können eben nicht
verstehen, daß nur zwischen gleichen qualia ein Ursachenverhältniß obwalten kann, daß dasselbe aber auf das UntrennbarEine niemals angewandt werden darf. "Der Geist ist Ursache
der Körper," sagen seit Platon alle Idealisten, und es bleibt
ihnen keine andere Wahl, als die Welt entweder als ein

Phantasma, ein Geschöpf ihrer eigenen Einbildung aufzufassen oder die Kluft zwischen Geist und Körper durch allerlei Kunststücke, wie concursus divinus, prästabilirte Harmonie in kühnem Wagnisse zu überbrücken. Dagegen tragen Spinozas Monismus, Kants Kritik der Vernunft und Schopenhauers Willenstheorie das erlösende Wort in ihrem Schoße, weil diese mächtigen Venker die Welt und die Erkenntniß derselben in ihren metaphysischen Voraussetzungen zum Gegenstand ihrer Vetrachtungen machten.

Sobald man von Einer Seite der Dinge ausgeht und die andere nach dem Ursachenverhältniß daraus herleiten will, geräth man in unlösbare Widersprüche; der circulus vitiosus ist unvermeidlich. Derselbe hat sich denn auch bei der Erklärung der wichtigsten, der wahrhaft menschlichen Eigenschaft des Menschen alsbald eingestellt. In unaufhörlichem Wirbel dreht sich das Rad des Irion, indem es bald heißt: "Dernunft, darum Sprache," bald "Sprache, darum Vernunft." Dag beide, ratio et oratio, eins und dasselbe Wesen find, daß fie nur nach den Gesichtspunkten, der Auffassung verschieden, bald die innere geistige, bald die äußere körperliche Seite eines Monon darstellen, diese Wahrheit, so bestimmt und überzeugend sie auch von den bedeutenosten Denkern der letten fünfzig Jahre ausgesprochen worden ist, hat noch kaum Wurzel geschlagen in den Beistern, die sich die Enträthselung des großen Problems des Menschengeistes zum speciellen Studium erwählt, geschweige denn in dem Denken der allgemein Gebildeten.

Der mächtigste Vorkämpfer dieser Idee ist Max Müller. Wie einst der große Schüler Spinozas, Goethe, das monistische Grunddogma aussprach mit den einfachen, jeden Zweifel, jedes Misperständnis ausschließenden Worten: "Kein Geist ohne Stoff, kein Stoff ohne Geist," so sagt Müller ebenso bestimmt und unzweidentig\*): "Without speech no reason, without reason no speech. Es ist seltsam zu beobachten, mit welchem Widerstreben viele Philosophen diesen Sat einräumen, und wie sie dieser folgerung auszuweichen bemüht sind, Alles selbst wieder eine folge des Einstusses der Sprache, die in den meisten neueren Dialecten zwei Wörter, eins für Sprache und ein zweites für Vernunft hervorgebracht hat und die auf diese Weise den, der sie spricht, zu der Annahme verleitet, daß zwischen den beiden ein wesentlicher Unterschied und nicht blos eine formale Differenz vorhanden sei."

Weiter sagt er, an scharffinnige Bemerkungen Lockes anknüpfend, der, wie es scheint, als der erste vor Herder auf den unlöslichen Zusammenhang von Sprechen und Denken aufmerksam gemacht und darum als Beilmittel der Vernunft eine ernsthafte Kritik der Worte verlangt hatte, damit nicht immer mit unverftandenen Redensarten die hörer und der Redende selbst irre geleitet murden: "In allen diesen Bemerkungen liegt unzweifelhaft viel Wahres, dennoch ist es, streng genommen, ebenso unmöglich, Worte ohne Gedanken zu gebrauchen, als ohne Worte zu denken. Selbst diejenigen, welche in's Blaue hinein über Religion, Gewissen 2c. schwaten, haben doch wenigstens einen vagen Begriff von der Bedeutung der Worte, die sie gebrauchen, und wenn sie aufhören wollten, mit den von ihnen geäußerten Worten irgendwelche Idee, so unvollkommen und falsch sie auch sein möge, zu verbinden, so könnte man von ihnen nicht länger sagen, daß sie sprächen, sondern nur, daß sie ein Geräusch machten. Dasselbe findet statt, wenn

<sup>\*)</sup> Lectures on the Science of Language II, p. 73.

wir unsern Satz umkehren. Es ist möglich, ohne Sprache zu sehen, wahrzunehmen, die Dinge anzustarren, aber ohne Sprache können selbst so einfache Vorstellungen, wie weiß oder schwarz, auch nicht einen Augenblick realisit werden."

Alle Unklarheit und Verwirrung, alle in's Unendliche sich fortspinnenden Streitigkeiten, ob man nicht auch den Thieren, den noch sprachlosen Kindern, den ungebildeten Taubstummen Dernunft und Denkvermögen zuschreiben musse, sind bloke Wortstreitigkeiten und rühren daher, daß man mit diesen Worten nicht den bestimmten, klaren, nur ihnen zukommenden Begriffsinhalt verbindet, sondern sie in einer allgemeinen, nebelhaft verschwimmenden Weise gebraucht. "Ein Kind weiß ebenso gewiß, ehe es noch sprechen kann, einen Unterschied zwischen suß und bitter zu machen, als es später (wenn es zu sprechen anfängt) weiß, daß Wermuth und Zucker nicht dieselbe Sache sind. Das Kind empfängt die sinnliche Empfindung der Süßigkeit; es erfreut sich derselben, es erinnert sich an dieselbe, es wünscht sie wieder herbei; aber es weiß nicht, was suß ist; es ist in seine Empfindungen, in seine freuden und Erinnerungen versunken, es kann nicht von oben herab auf dieselben blicken\*), es kann nicht über dieselben urtheilen, es kann nicht von ihnen sprechen." \*\*)

Aehnlich sagt Cazar Geiger: "Wodurch entsteht 3. 3. ein Begriff, wie roth? Zu sehen, daß Blut roth ist und Milch weiß, mag leicht sein. Aber die Röthe des Blutes von dem Gesammteindrucke zu abstrahiren, an einer rothen Beere wieder

<sup>\*)</sup> Diesen Gedanken habe ich ausgesprochen mit den Worten: "Die Sprache gibt dem Menschen einen Standpunkt außerhalb und über den Dingen," und habe ihn ausführlich begründet in meiner Schrift: "Einleitung und Begründung einer monistischen Erkenntnistheorie," S. 95 ff.

<sup>\*\*)</sup> Mag Müller, 1. c., Seite 77.

denselben Begriff aufzusinden, die rothe Beere bei ihrer sonstigen Derschiedenheit mit dem rothen Blute, die weiße Milch mit dem weißen Schnee in dieser einen Beziehung zusammenzufassen — das ist etwas ganz Underes, das thut kein Chier; denn dies eben ist Denken."\*)

Wir gelangen also zu dem scheinbar paradozen Sate: Die sogenannten allgemeinen Begriffe sind etwas Besonderes; etwas der menschlichen Vernunft ausschließlich Eigenthümliches; sie umfassen und begreifen die ganze Welt, sowie dieselbe in das Erkenntnisvermögen des Menschen einzieht; sie vermögen aber nur durch ihre körperlichen Aequivalente, die sinnvollen Caute oder Worte, realisit zu werden. Die Sprache ist nicht das Kleid, sie ist der Körper der Vernunft. Without speech no reason, without reason no speech.

Es dürfte demnach nicht schwer fallen, einzusehen, warum bis jetzt alle Versuche, die menschliche Vernunft zu erklären, ein befriedigendes psychologisches und erkenntnistheoretisches System aufzustellen, gescheitert sind. Es kommt dies daher, weil man eben die menschliche Vernunft als das Absolute, nicht weiter zu Erklärende auffaßte; weil man es vermied, in ihrer Geschichte, ihrer Vergangenheit die gewünschte Aufklärung zu suchen, während man doch in der vergleichenden Sprachforschung, als welche nichts anderes ist als das Studium der Geschichte eben dieser Vernunft, ein unschätzbares Werkzeug zur Erreichung des heiß ersehnten Zieles besaß. Reißt man ein beliediges Thier aus der Kette des Zusammenhangs der lebenden Wesen, betrachtet es für sich — es bleibt ewig ein unausschiches Räthsel. Als Glied einer voranschreitenden Entwickelungskette

<sup>\*)</sup> L. Beiger, Ursprung der Sprache, Seite 110.

dagegen findet es seine Erklärung in Allem, was ihm vorangegangen, in einer unermeßlichen Vergangenheit.

Es gilt also, dasselbe, was Darwin für die Organismen gethan hat, auch auf jene organischen Gebilde zu übertragen, welche wir menschliche Begriffe, Vernunftconceptionen oder Worte Es handelt sich demnach um eine neue Origin of species. Jeder Begriff, jedes Wort, das im Caufe der Entwickelung sich einstellt, ist ein Neues, Besonderes, ein mehr Specialifirtes und Individualifirtes, welches niemals durch sich begriffen, nicht als durch generatio aequivoca aus dem Nichts hervorgebrochen gedacht werden darf, sondern welches, als ein neues Vernunftelement, aus früheren Elementen in einer ununterbrochenen filiation entstanden, jene innere Geisteskraft, die wir Vernunft nennen, erhöht, steigert, bereichert und zugleich als Erklärungsprincip, als Wahrzeichen und Denkstein des Wachsthums dieser Vernunft, den dichten Schleier des Beheimnisses, in welchen diese eingehüllt ist, um ein wenig lichtet. Auf diesem Wege und in dieser Weise rückschreitend in die Vergangenheit, gelangen wir zu einfacheren und stets einfacheren Elementen, welche dem Elementarzustande der Vernunft entsprechen, bis wir endlich durch das Licht der Sprachforschung im Verein mit deductivem, philosophischem Denken in kuhnem Wagnisse jenem engen Kreise zustreben, wo es kein Denken und kein Sprechen mehr gibt, wo demnach Wiege und Ursprung der Vernunft zu suchen ist.

Die Etymologie oder Wurzelforschung, eine Wissenschaft, welche durch deutschen fleiß gegründet und herrlich ausgebaut, Stolz und Freude unseres, idealen Bestrebungen sonst scheinbar ganz entfremdeten, Jahrhunderts ausmacht, darf daher den Unspruch erheben, mit den in ihr geborgenen Schätzen uns die

wichtigsten, überraschendsten Aufschlüsse über unser eigenkliches Wesen, unsere Vorgeschichte und den Weg, auf welchem der Menschengeist zu seiner heutigen Kraft, Klarheit und Vollsommenheit gelangt ist, an die Hand zu geben.

In der Sprache ist uns ein wunderbarer Spiegel der Dergangenheit unseres Geschlechts, seiner äußeren Zustände und Erlebnisse erhalten; in uralte Nacht, aus welcher sonst kein Zeugniß zu uns herabdringt, wirft die Sprachforschung ihre Lichtstrahlen. In dieser Hinsicht ist ihre würdige Schwester die Paläanthropologie, die Wissenschaft vom prähistorischen Menschen; denn auch an Wohnungen, Werkzeugen, Waffen und Geräthen haftet der menschliche Gedanke, tritt er in die Erscheinung, spricht er auch heute noch zu dem verständnisvollen, empfänglichen Sinne des forschers. Deutlichere, viel werthvollere Kunde aber ist uns in den Worten, den vestiges of language erhalten, denn diese reichen in eine Zeit, wo selbst der faden der prähistorischen forschung abreikt, wo der Mensch ohne Werkzeug, ohne feuer, ohne alle jene Einrichtungen war, die wir als nothwendige Uttribute der Menschheit zu betrachten gewohnt find.

"Es liegt ein hoher Zauber darin," sagt Max Müller\*), "die verschiedenen Wandlungen der Korm und Bedeutung an den Wörtern zu beobachten, indem diese den Ganges oder die Tiber hinab sich in den großen Ocean menschlicher Sprachen ergossen. Im achten Jahrhundert vor Chr. war die lateinische Mundart noch auf ein kleines Gebiet beschränkt. Sie war nur eine einzelne Mundart aus der Menge derer, die in den verschiedenen Theilen Italiens gesprochen wurden. Aber sie

<sup>\*)</sup> Lectures II, p. 274.

wuchs kräftig empor, sie wurde zur Sprache Roms und der Römer. . . . Sie wurde zur Sprache des Gesetzes und der Regierung in den civilisirten Theilen Nordafrikas und Usiens und wurde durch die Verkünder des Christenthums nach den fernsten Theilen des Erdballs getragen. Sie verdrängte in ihrem siegreichen Vorrücken die alten einheimischen Mundarten Galliens, Spaniens und Portugals; sie versuchte zwar vergebens die lebensvollen Idiome der germanischen Stämme zu vernichten, aber sie ließ doch auf ihrer Oberfläche eine dichte Ablagerung fremder Wörter zuruck und lieferte so die größere Hälfte im Wortschape fast aller civilisirten völker der Welt. Wörter, welche zuerst im Munde italischer Schäfer erklangen, werden jetzt von den Staatsmännern Englands, den Dichtern Frankreichs, den Philosophen Deutschlands gebraucht und das ferne Echo ihrer Schäfergespräche kann im Senate zu Washington, in der Kathedrale von Calcutta und in den Unsiedelungen auf Neuseeland gehört werden."

"Wir erkennen so, wie die Sprachen die Geschichte der Nationen abspiegeln und wie fast jedes Wort, gehörig zergliedert, uns von vielen wechselvollen Schicksalen erzählen kann, welche es auf seinem Wege von Mittelasien nach Indien oder nach Persien, nach Kleinasien, Briechenland und Italien, nach Rußland, Deutschland und Gallien, den britischen Inseln, Umerika und Neuseeland durchzumachen hatte; in der Chat merkwürdige Schicksale, welche es vielleicht auf seinen weltumfassenden Wanderungen sogar nach Indien und den Chälern des himalaya, von denen es vor Jahrtausenden ausging, zurücksühren. Manches Wort hat so die Reise um die Welt gemacht und wird sie vielleicht immer wieder und wieder machen. Denn obgleich sich die Worte in Klang und Bedeu-

tung in solcher Ausdehnung verändern, daß nicht ein einziger Buchstabe derselbe bleibt und ihre Bedeutung geradezu in das Gegentheil der ursprünglichen umschlägt, so ist es doch wichtig zu beobachten, daß seit dem Unfange der Welt zu den wesentlichen Bestandtheilen der Sprache ebenso wenig irgend etwas Neues hinzugefügt worden ist, wie zu den wesentlichen Elementen der Natur. Es findet ein beständiger Wechsel in der Sprache statt, ein Kommen und Gehen der Wörter, aber Niemand kann je ein gänglich neues Wort erfinden. Wir sprechen in jeder Hinsicht ihrem Wesen nach dieselbe Sprache wie die Urväter unseres Geschlechts; von der wissenschaftlichen Etymologie geleitet, können wir von Jahrhundert zu Jahrhundert durch die dunkelsten Derioden der Weltgeschichte hindurchgehen, bis uns der Sprachenstrom, auf dem wir selbst dahintreiben, zu jenen fernen Regionen zurückträgt, wo wir die Begenwart unserer frühesten Vorväter zu fühlen und die Stimme der erdgeborenen Söhne Manus zu hören meinen." \*)

Uber nicht nur die Geschichte der äußeren Welt, der, wenn ich so sagen darf, materiellen Zustände der Vorzeit des Menschengeschlechts spiegelt sich in der Sprache und ihren von der Wissenschaft sorgfältig unterschiedenen und durchforschten Schichten; viel bedeutungsvoller ist sie uns als Spiegel, als Document des Fühlens, Denkens und Empfindens einer längst zu Staub zerfallenen Vorwelt; und in dieser hinsicht steht die Sprachforschung einzig da und bedarf weder der hülfe einer anderen Wissenschaft, noch darf sie einer anderen die Berechtigung zu diesem ihr allein vorbehaltenen Werke zugestehen.

<sup>\*)</sup> Lectures II, p. 286.

Die Sprachgeschichte ist, wie ich bereits sagte, die Entwickelungsgeschichte der menschlichen Vernunft selbst. In dieser Hinsicht haben wir von der Sprachforschung unschätzbare Aufschlüsse über die Vergangenheit der Vernunft, aber auch zugleich eine erlösende, befreiende Wirkung durch Beseitigung unsäglichen Irrthums und Ceidens, die durch Wortverwirrung und Unklarheit des Denkens beim Gebrauche der Worte über die Menschheit gebracht worden, zu erwarten. Ich lasse wieder Max Müller reden:

"Wer den Einstuß, welchen Wörter, bloße Wörter auf den menschlichen Geist ausgeübt haben, genau verfolgen wollte, würde zugleich eine Weltgeschichte schreiben, welche uns wohl mehr lehren würde, als irgend eine, welche wir besitzen."\*)

"Ich spreche hier nicht von jenem sehr handgreislichen Mißbrauch der Sprache, wenn Schriftsteller, anstatt ihre Gedanken reif werden zu lassen und sie dann gehörig zu ordnen, uns mit einem Schwulste harter, schiefer und räthselhafter Ausdrücke und Phrasen überschütten, welche von ihnen selbst, wenn nicht von Anderen, für tiefe Gelehrsamkeit und höchste Ceistung der Speculation gehalten werden. Dieses Allerheiligste der Unwissenheit und Anmaßung hat seinen Nimbus so ziemlich eingebüßt und Gelehrte und Denker, welche das, was sie sagen wollen, nicht in guter logischer korm und verständlich sagen können, haben in dieser unserer Zeit wenig Aussicht, für die Derwahrer geheimnisvoller Weisheitsschäße gehalten zu werden. Si non vis intelligi, debes negligi. Ich denke vielmehr an Wörter, welche Jedermann gebraucht und welche so klar und verständlich zu sein scheinen, daß es fast wie eine Keckheit aus-

<sup>\*)</sup> Lectures II, p. 573.

sieht, sie vorzufordern und zur Rechenschaft zu ziehen. Dennoch ist es merkwürdig zu beobachten, wie veränderlich die Bedeutung der Wörter ist, wie sie von Jahrhundert zu Jahrhundert wechselt, ja wie sie selbst im Munde fast jedes Sprechenden sich leise abschattirt. Ausdrücke wie Natur, Geset, freiheit. Nothwendigkeit, Körper, Substanz, Materie, Kirche, Staat, Offenbarung, Eingebung, Erkenntniß, Blaube, werden in dem Wortkriege hin- und hergeworfen, wie wenn Jeder sie kennte und in demselben Sinne gebrauchte, während doch die meisten Menschen diese Ausdrücke in ihrer Kindheit auflesen, indem sie anfangs die unbestimmtesten Begriffe damit verbinden, dann von Zeit zu Zeit etwas mehr hineinlegen, vielleicht auch ebenfalls auf's Gerathewohl manche Irrthümer verbessern, aber niemals, so zu sagen, sich ein sicher angelegtes Wortcapital bilden, niemals geschichtliche forschungen über die Ausdrücke anstellen, mit denen sie so frei umspringen, sich niemals ihrer Bedeutungen nach Inhalt und Umfang im Sinne einer logischen Definition versichern. Es ist häufig gesagt worden, daß die meisten Streitfragen sich um Worte drehten. Das ist gewiß wahr, aber es schließt noch weit mehr ein, als es scheint. Wortstreitigkeiten find nicht, wofür man es bisweilen hält, blos geringfügige formelle, äußerliche oder zufällige Streitigkeiten, die man durch eine Erläuterung oder einen Hinweis auf Johnsons Wörterbuch Es sind Streitigkeiten, welche aus der mehr schlichten könnte. oder weniger vollkommenen, vollständigen und richtigen Auffassung der den Worten beigelegten Begriffe entstehen: der Beist ist es, der auf immer neue Schwierigkeiten stößt, nicht etwa die Zunge allein."

"Hier eröffnet sich," fährt M. Müller fort\*), nachdem

<sup>\*)</sup> Lectures II, p. 621.

er an zahlreichen, wohlgewählten Beispielen gezeigt, wie seltsamen Selbstäuschungen die Vernunft durch ihre eigenen Schöpfungen, die Worte, ausgesett gewesen, "dem Sprachforscher ein weites feld. Sein Geschäft und Umt ist es, die Urbedeutung jedes Wortes aufzuspüren, seine Geschichte, seine Korm und Bedeutungswechsel in den philosophischen Schulen oder auf dem Markte und im Gerichtshofe zu versolgen. Er hat zu zeigen, auf welche Weise häusig verschiedene Begriffe unter demselben Worte zusammengefaßt oder derselbe Begriff mit verschiedenen Ausdrücken bezeichnet wird ... Eine Geschichte solcher Ausdrücke, wie wissen und glauben, endlich und unendlich, wirklich und nothwendig, würde mehr als irgend etwas sonst zur Klärung der philosophischen Atmosphäre beitragen."

Eine historische Kritik der Worte ist allein im Stande, uns eine empirische Kritik der menschlichen Vernunft zu geben. Diese von M. Müller klar erkannte und gestellte Aufgabe berechtigte ihn zu dem tiefen, bis jetzt so wenig verstandenen Ausspruche: "Alle künftige Philosophie wird ausschließlich Sprachphilosophie sein."

Jede große, im Zeitbewußtsein gereifte Wahrheit, wenn sie schon in Einem genialen Haupte zum ersten Male in voller Klarheit ausseuchtet, von Einem berecten, wahrheitglühenden Herzen zum ersten Male mit der vollen Kraft der Ueberzeugung ausgesprochen wird, tritt dennoch niemals urplöglich wie eine Schöpfung aus dem Nichts in die Welt hervor. Nicht selten geschieht es, daß zwei Beistesverwandte, ohne von einander zu wissen, den nämlichen Gedanken gleichzeitig aussprechen. Die Geschichte der Wissenschaften weist mehr als ein Beispiel dieser Urt auf, von dem Newton-Leibnizschen Prioritätsstreit bis auf die Entzisserung der Hieroglyphen, von der Entdeckung

des Sauerstoffs bis auf die Kormulirung des Princips der Erhaltung der Kraft, welches in neuester Zeit so viel Staub aufgewirbelt hat, nun aber mit Recht den Namen des bescheidenen, großen Denkers Robert Mayer trägt. So hat denn auch unabhängig von Max Müller der mehrgenannte Cazar Geiger das erlösende Wort aller künstigen Philosophie "eine empirische Kritik der menschlichen Vernunft durch Kritik der Sprache" ebenso bestimmt ausgesprochen und seste, scharf gezogene Grundlinien des künstigen Baues in seinen gedankentiesen Werken niedergelegt.

Aber auch Vorläufer hat ein solcher Gedanke, bald mehr, bald weniger deutlich wetterleuchtet er bereits in den Schriften der nach dem gleichen Ziele Zustrebenden, bis er endlich gewitterartig losdricht und die Atmosphäre von Schwaden und Dünsten Jahrtausende alter Irrthümer und Vorurtheile reinigt. Unter den Vorläufern der Müller-Beigerschen Theorie möchte ich vor Allen den trefslichen, leider auch bei seinen Cebzeiten — da das Schelling-Hegelsche Phrasenthum alle Geister beherrschte und alles gesunde Venken erstickte — kaum beachteten und noch viel weniger anerkannten Theodor Wait nennen. Es wird genügen, einige Sätze von ihm anzuführen, um den Erweis zu liefern, daß der Gedanke der Entwickelungsgeschichte des Venkens und der Vernunft in ihm zum Durchbruch gekommen war:

"Mit Kant," sagt er\*) "kann ich die Aufgabe der Philosophie nur darin finden, eine Wissenschaft aufzustellen, welche den Grund aller Erfahrung und diese aus jener begreislich

<sup>\*)</sup> Grundlegung der Psychologie. Vorwort.

macht. Alle andere Speculation muß ich von vornherein als eine lecre Speculation erklären."

"Nicht Kritik und noch weniger Construction, auch keine combinirte Unwendung beider kann zum gewünschten Tiele führen, sondern einzig die Entwickelungsgeschichte des geistigen Cebens ist im Stande dies zu leisten."

"Ich habe versucht, die Psychologie auf unzweiselhafte physiologische Chatsachen zu gründen, damit sie und mit ihr die Philosophie überhaupt in Zukunst unabhängig werde von den Streitigkeiten philosophischer Schulen, die sich nur in vagen Allgemeinbegriffen herumtreiben, über welche sich leicht streiten läßt, weil sich Jeder etwas Anderes bei ihnen denken darf, so lange durch keine vorausgegangene Entwickelungsgeschichte der Unterschied sehlerfreier und versehlter Begriffsbildungen sestgestellt ist. Die Speculation, welche sich nicht unmittelbar auf die Erfahrung einläßt, wird ewig ein Gegenstand des Streites sein und bleiben müssen."

Noch deutlicher sprach Wait sich in seinen Dorlesungen über Psychologie aus, indem er erklärte: "Den anderen philosophischen Disciplinen gegenüber hat die Psychologie das Geschäft der Begründung, den nunsere Begriffe haben sämmtlich eine Bildungsgeschichte, von welcher ihr Inhalt ganz und gar abhängt. Wissenschaftlich brauchbar werden sie erst durch die Nachweisung, daß sie keine blos individuellen und in sofern zufälligen Gebilde eines unbewußten Processes sind, sondern nothwendige Erfolge einer Entwickelung, welche nach allgemein gültigen, d. h. nach solchen Gesetzen zu Stande gekommen ist, denen die Ausbildung des inneren Cebens immer und durchaus unterworfen sein muß."

Ulso, was zu leisten sei, das war Wait vollkommen

klar; nur über das Wie, über die Mittel, durch welche das Ziel zu erreichen sei, war er im Ungewissen. Er wandte sich mit unermüdetem regem Eifer zuerst zur Physiologie, dann zur vergleichenden Psychologie, endlich zur Anthropologie, für welche er sein epochemachendes Sammelwerk: "Die Anthropologie der Naturvölker" schuf.

Un der reichsten, lautersten, untrüglichsten Quelle aber, aus welcher die Entwickelungsgeschichte der menschlichen Dernunft zu schöpfen hat, ging er ahnungslos vorüber. Diese zu entdecken blieb Max Müller und Cazar Geiger vorbehalten.

## Max Müller und das Problem des Ursprungs der Sprache.

"Denn so paradox es auch schoinen mag, ich behaupte, daß es uns ganz unmöglich ist, die Individuen zu kennen, und ein Mittel aussindig zu machen, die Individualität irgend eines Dinges genau zu bestimmen."

"Die allgemeinen Wörter haben nicht nur auf die Vervollkommung der Sprachen bedeutenden Einfluß; sie sind für 
dieselben geradezu unentbehrlich. Man würde schlechterdings 
gar nicht reden können, wenn es blos Eigennamen (nomina 
propria) der individuellen Dinge und keine allgemeine Namen 
(nomina appellativa) gäbe."

Mit diesen wichtigen Wahrheiten warf der große Ceibniz in seinen "Nouveaux essais sur l'entendement humain" neues Cicht auf das Wesen von Sprache und Denken. Sein Vorgänger war Cocke. Auch er hatte gesagt: "das, was die Worte bezeichnen, sind allgemeine Begriffe (general ideas)."

"Auf diese Art," fährt Ceibniz fort, indem er von der Bildung und Entstehung der allgemeinen Ideen redet, "ließe sich die ganze Cehre von den Gattungen und Arten, die in

den Schulen so viel Aufsehen macht, aber außerhalb derselben von so geringem Einstusse ist, einzig und allein auf die Bildung abstracter Ideen größerer oder geringerer Ausdehnung bringen, denen man gewisse Namen gibt."

Sind das nicht auch heute noch sehr beherzigenswerthe Worte? Liegt in ihnen nicht die große Lehre, ehe man sich streitet, wie draußen in der Welt die Arten und Gattungen beschaffen sein mögen, sich erst darüber zu verständigen, was denn mit diesen Worten gemeint sei, und wie denn solche Begriffe in unserem Denken, unserem Geiste entstehen. Dies nebenbei.

Wenn wir das große Räthsel der menschlichen Sprache in's Auge fassen, so werden wir durch das nämliche Wunder überrascht und geblendet, das die Natur in allen ihren Schöpfungen darbietet, nämlich die ungeheuere, verschwenderische Fülle der mannichsaltigsten Formen neben der unglaublichsten Einsachheit und Sparsamseit der Mittel. Wer sollte es, wenn er nicht darauf ausmerksam gemacht würde, glauben, daß alle menschliche Sprache sich durch verschiedenartige Combinationen einer ganz geringen Zahl von Cauten realisirt, und daß alles menschliche Denken an dieses unscheinbare Mittel unaussöslich gebunden, sich nur durch diesen höchst einfachen, mechanischen Apparat der articulirten Cauterzeugung vollzieht?

Was ist es nun aber, das diesem Mechanismus, dem Worte, insosern es nur Caut ist, Geistiges entspricht? Was ist der Begriff, die Bedeutung der Worte? Und wie kommen die besonderen Begriffe dazu, gerade durch die besonderen Caute ausgedrückt und dadurch verständlich zu werden? Sind es die Dinge der Außenwelt, welche einfach durch phonetische Zeichen sestigehalten und in unserem Geiste mit Hülfe derselben reproducirt werden, etwa nach dem Ausspruche Ciceros: "Vocabula

sunt notae rerum," ein Ausspruch, der in der ganzen Vergangenheit bis auf Ceibniz und Cocke das Wesen der Sprache zu erschöpfen schien?

Solche Fragen mußten einer erneuten, ernsthaften Kritik unterzogen werden, wenn auf das ungemein wichtige und dunkle Problem des Ursprungs der Sprache neues Licht fallen sollte. Und der Zeitpunkt schien gekommen, jenen Fragen energischer und erfolgreicher zu Leibe zu gehen, wenn anders die großartigen Resultate der vergleichenden Sprachforschung nicht blos ein aufgestapeltes Wissensmaterial, sondern ein werthvolles Besitzthum der Menschheit für die Entscheidung der letzten und höchsten philosophischen und anthropologischen Fragen sein sollten.

hier bewährte sich denn der Tiefsinn und philosophische Beist Max Müllers, welcher zuerst von allen Sprachforschern mit der Kackel des empirischen Wissens, das er zugleich unter den Ersten gefördert hatte, in jene dunklen Tiefen hinabzuleuchten wagte, aus denen allein eine befriedigende Untwort über die größte Räthselfrage, Ursprung des Menschengeistes, zu erbringen ist.

Seinen Ausgangspunkt nahm Müller von den oben angeführten Ansichten Cockes über das Wesen und die Eigenart der menschlichen Sprache. Er citirt die Worte des trefslichen englischen Denkers, der, nachdem er gezeigt, in welcher Weise universelle Ideen entstehen, wie der Geist, nachdem er dieselbe farbe am Kalk, am Schnee und an der Milch beobachtet hat, diese einzelnen Wahrnehmungen unter dem allgemeinen Begriff der Weise zusammenfaßt, — dann fortfährt: "Wenn es zweiselhaft erscheinen mag, ob nicht die Thiere ihre Ideen auf jenem Wege bis zu einem gewissen Grade verbinden oder

erweitern können, so glaube ich doch soviel bestimmt behaupten zu können, daß das Vermögen der Abstraction ihnen durchaus nicht innewohnt, vielmehr das Kassen allgemeiner Ideen einen wesentlichen Unterschied zwischen Mensch und Thier begründet und ein Vorzug ist, den die Thiere keineswegs erreichen können."\*)

Dieses Vermögen aber der Abstraction oder der allgemeinen Ideen, fährt Max Müller fort, wird einzig und allein realisit durch die Sprache, welche dem Menschen ausschließlich und insofern zukommt, als er Mensch ist. Das, was äußerlich Sprache ist, ist innerlich Vernunft. Sie ist das handgreisliche Unterscheidungszeichen zwischen Mensch und Thier. Das Gesheimniß der Menschwerdung kann daher nur durch die Entdeckung des Ursprungs der Sprache ausgehellt werden. Was hat nun die Sprachvergleichung aus dem bisher erforschten Material für neue Ausschlässe zu Tage gefördert, mit deren hülse diese Frage mit mehr Hoffnung aus Erfolg angegriffen werden könnte?

"Das Resultat meiner Vorlesungen," sagt unser Autor, "ist das folgende: Nachdem wir alles nur irgend Erklärbare im Wachsthum der Sprache erklärt hatten, blieb schließlich als das allein unerklärliche Residuum die sogenannte Wurzel übrig. Diese Wurzeln bilden die eigentlichen Bestandtheile aller Sprachen. Diese Entdeckung hat das Problem des Spracheursprungs ungemein vereinfacht. Sie hat jenen schwärmerischen Schilderungen der Sprache, welche dem Beweise für den göttlichen Ursprung der Sprachen beständig voranzugehen psiegten, jede Entschuldigung entzogen. Wir werden nun nicht länger

<sup>\*)</sup> Max Müller, Vorlesungen über die Wiffenschaft der Sprache I, Seite 305.

von jenem wunderbaren Werkzeug zu hören bekommen, welches Alles, was wir sehen, hören, schmecken, berühren und riechen, auszudrücken vermag, welches das athmende Abbild des Weltalls ist, welches den erhabenen Befühlen unserer Secle form und den kühnsten Träumen unserer Phantasie Körper verleiht, welches in genauer Gedankenperspective Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zusammen zu gruppiren und über alle Dinge die wechselnde farbe der Bewißheit, des Zweifels, der Zufälligkeit auszugießen vermag. Ulles dieses ist vollkommen wahr, aber es ist nicht länger wunderbar, wenigstens nicht im Sinn eines Märchens aus Tausend und eine Nacht. Der speculative Beist fühlt, wie Dr. ferguson sagt, bei der Vergleichung der ersten und letten Stufen des Sprachenfortschritts dieselbe Art von Erstaunen, wie ein Reisender, der allmählich einen Bergabhang erstiegen hat und nun, indem er plötlich in einen Abgrund von unermeklicher Tiefe hinabschaut, nur durch übernatürliche Bülfe zu dieser schwindelnden Höhe emporgestiegen zu sein glaubt. Gewissen Geistern erscheint es wie eine Causchung und Demüthigung, sich an der Hand der Geschichte von jenem hohen Gipfelpunkt wieder hinabführen zu lassen. Sie ziehen das Unverständliche, das sie bewundern, dem Verständlichen, das sie nur verstehen können, vor; aber dem gereiften Beiste ist die Wirklichkeit anziehender als die fiction und die Einfachheit wunderbarer als die Ideenverwickelung. Die Wurzeln mögen troden erscheinen, wenn man sie mit den Dichtungen Goethes vergleicht, und dennoch liegt etwas viel Wunderbareres in einer Wurzel als in der ganzen Cyrik der Welt."

"Was sind denn nun diese Wurzeln? In unseren modernen Sprachen lassen sie sich nur durch wissenschaftliches Unalysiren auffinden und selbst bis in die Zeiten des Sanstrit zurück

können wir behaupten, daß eine Wurzel eigentlich niemals als Nomen oder Verbum im Gebrauch war, aber ursprünglich wurden sie doch so gebraucht und im Chinesischen ist uns glücklicherweise ein Repräsentant jener ursprünglichen radicalen Sprachstufe erhalten, welche wie Granit unter allen anderen Schichten der menschlichen Rede sich hinzieht. Diese Wurzeln sind also nicht, wie gewöhnlich behauptet wird, bloße wissenschaftliche Abstractionen, sondern sie wurden ursprünglich wie wirkliche Wörter gebraucht. Was wir nun gern enthüllen möchten, ist dies: Welche innere geistige Phase entspricht diesen Wurzeln als den Keimen der menschlichen Rede?"

Wie viel neue Wahrheit in einfacher, schlichter form! Wie viel Belehrung und Anregung für das philosophische Denken — leider für die große Zahl der heutigen Philosophen 'die Stimme des Rufenden in der Wüste! Das Problem des Sprachursprungs auf eine so einfache, concrete form gebracht, ein schmaler Pfad, aufgezeigt, der, wenn auch durch dunkeles Didicht und Gestrüpp, doch sicher zum Ziele führen mußte. forscht nach dem Ursprunge dieser Wurzeln, dieser Residua, die in dem Tiegel des sprachforschenden Scheidefünstlers geblieben sind; die Sprachwissenschaft breitet den Zellenzustand des Sprachlebens vor euch aus. Omne vivum ex ovo, die ova, welche die Sprachphysiologie in ihren empirischen forschungen entdeckt hat, find die Wurzeln. Durch deren Entwickelung und unausgesetztes Wachsthum find alle bekannten Sprachen der Erde zu den wundervollen Gebilden, dem Körper der Vernunft und dem Werkzeug des Beistes, emporgestiegen. Mit diesen Wurzeln und ihrem geistigen Inhalt hat der Mensch die ganze Schöpfung zu seinem geistigen Eigenthum gemacht,

indem er sie gleichsam in diese Formen goß oder mit deren Hülfe umprägte.

Woher nun diese Wurzeln? Wie entstanden sie? Wie wurden sie dauernder Besitz des Menschen? Wie gelangten sie zu ihren Bedeutungen? Als Max Müller seine Vorlesungen hielt, waren vorzüglich zwei Unsichten bei den Sprachgelehrten im Schwange, welche energisch bekämpft und aus dem Tempel der Sprachsorschung hinausgejagt zu haben, sein ausschließliches und dauerndes Verdienst ist.

Diese beiden Theorien beruhten aber auf einem einzigen, allgemein verbreiteten, sehr natürlichen und darum auch wohl verzeihlichen Irrthum. Nämlich, da die Sprache Alles durch Caute ausdrückt, so sag es wohl sehr nahe, zum mindesten für ihre Elemente, in unserem Falle also die Wurzeln, nach dem causalen Zusammenhang zu forschen, der zwischen dem Caute und seiner Bedeutung vorhanden gedacht wurde.

Um beliebtesten bei den Sprachforschern alter und neuer Zeit war die Cheorie der Schallnachahmung, die onomatopoetische oder, wie Max Müller sie bezeichnese, die Bauwauscheorie. "Da ein Vorgang in der Außenwelt," sagt Geiger, "keinen anderen Vergleichungspunkt mit einem Worte bietet, als sofern er etwa hörbar und zwar mit einem Worte irgendwie ähnlichen Klange hörbar ist, so ist es begreissich, wie gerade diese Hypothese etwas besonders Einleuchtendes und Gewinnendes haben mochte."

Schon der göttliche Platon hatte in seinem nie genug zu bewundernden Dialog "Kratylos" auf die Möglichkeit eines solchen Ursprungs der Worte hingewiesen, obschon er sogleich tief einsichtsvoll hinzusette: "Die Stimmen der Thiere nachahmen heißt durchaus nicht sie benennen."

Auch Ceibniz\*) wollte die Schallnachahmung als eine ergiebige Quelle zahlreicher Wurzelwörter anerkannt wissen, namentlich mit Bezug auf die Stimmen der Thiere. gehört z. B. das lateinische Wort coaxare," sagt er, "welches von den fröschen gebraucht wird und mit dem deutschen quaken übereinkommt. Das Geschrei und Carmen dieser Chiere scheint überhaupt vielen anderen deutschen Wörtern ihren Ursprung gegeben zu haben. So wie die Frösche einen gewaltigen Kärm verursachen, so wendet man heutiges Tags dies Wort auf die leeren Schwäher und Plauderer an, welche man im Deminutiv « Quackeler» nennt. Da aber der Con oder das Geschrei der Chiere ein Zeichen des Cebens ist, und man daraus, ehe man es sieht, das Cebendige erkennt, so ist davon das alte deutsche Wort «queck» (engl. quick) hergeleitet. Davon sind noch deutliche Spuren in der heutigen Sprache: Queckfilber = vif-argent, erquicken beißt stärken, und das unausrottbare, überall auf den Aeckern umherlaufende Unkraut wird mit Quecke bezeichnet." Es bedarf kaum der Bemerkung, daß das Sachliche dieser Vergleiche unhaltbar ist.

Herder huldigte gleichfalls dieser Theorie; er ließ die Stimmen der Thiere für den beobachtenden Menschengeist zum Merkworte werden. "Du bist das Blökende," sagt der Mensch zu dem Schafe und bald verschwistert sich der Caut des Thieres mit dessen Dorstellung. Ebenso nahm auch W.v. Humboldt in seinem genialen Werke: "Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaus und ihren Einsluß auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts" die Nachahmung der Naturlaute wenigstens als einen wichtigen Factor bei der Sprachentstehung an, obschon

<sup>\*)</sup> Nouveaux essais, livre III, chap. 2.

auch ihm die Schwäche und das Mikliche dieser Hypothese, die aus der Menschensprache in einer gewissen Zeit ein Concert von Thierstimmen machte, nicht verborgen blieb: "Diese Bezeichnung," sagt er, "ist gleichsam eine malende; sowie das Bild die Urt darstellt, wie der Begenstand dem Auge erscheint, zeichnet die Sprache die, wie er vom Ohre vernommen wird. Da die Nachahmung hier immer unarticulirte Tone trifft, so ist die Articulation mit dieser Bezeichnung gleichsam im Widerstreite, und je nachdem sie ihre Natur zu wenig oder zu heftig in diesem Zwiespalte geltend macht, bleibt entweder zu viel des Unarticulirten übrig oder es verwischt sich bis zur Unkenntlichkeit. Aus diesem Grunde ist diese Bezeichnung, wo sie irgend stark hervortritt, nicht von einer gewissen Robbeit freizusprechen, kommt bei einem reinen und kräftigen Sprachsinn wenig hervor und verliert sich nach und nach in der fortschreitenden Ausbildung der Sprache."

Diese Theorie, so einleuchtend und verlockend sie auf den ersten Blick scheinen mag, steht im Widerspruch mit allen Chatsachen der bis jett erforschten Sprachen. Diese Wahrheit sprach Max Müller mit der größten Bestimmtheit und Entschiedenheit aus und beseitigte damit endgültig die immer wiederkehrenden Versuche, den Sprachursprung aus einem Quell herzuleiten, der stets locken und immer wieder im Sande verrinnen mußte. "Wir entgegnen hierauf"\*), sagte er, "daß allerdings in jeder Sprache durch bloße Con- und Schallnachahmung gebildete Wörter zu sinden sind, daß diese aber einen äußerst kleinen Bruchtheil des Wortschaftes bilden. Sie sind Spielzeuge, nicht Werkzeuge der Sprache und jeder Versuch,

<sup>\*)</sup> Vorlesungen über die Wiffenschaft der Sprache I, Seite 309.

die gewöhnlichsten und nothwendigsten Wörter auf imitative Wurzeln zurückzuführen, wird schließlich ganglich fehlschlagen . . . Wir können die Möglichkeit nicht leugnen, daß eine Sprache nach dem Princip der Nachahmung hätte gebildet werden können; wir behaupten aber, daß bis jetzt noch keine gefunden worden, welche wirklich nach diesem Princip gebildet ift ... Es gibt allerdings einige Namen, welche offenbar aus Connachahmung gebildet find, 3. B. Kutut. Aber Wörter dieser Urt gleichen künstlichen Blumen, denen die Wurzel fehlt. Sie sind unfruchtbar und unfähig, außer dem einen Begenstand, dessen Con sie nachahmen, noch irgend etwas zu bezeichnen . . . Da das Wort Kufuf nichts aussagt, als das Geschrei eines individuellen Dogels, so konnte es auch nie zum Ausdrucke irgend einer allgemeinen Eigenschaft, an der andere Thiere Theil haben könnten, gebraucht werden . . . Kukuk konnte nie etwas anderes bedeuten als Kukuk, und während ein Wort wie Rabe (welches von der bedeutungsvollen Wurzel ru = rauschen, lärmen, schreien abgeleitet ist) so viele verwandte Wörter aufweisen fann, von rumor bis rufen, von raunen bis zum engl. to rouw, steht Kukuk ganz einsam und vereinzelt da, wie ein Hagestolz, ein durrer Pfahl in einer lebendigen, frisch belaubten Hecke."

"So sehr wir fortwährend in Versuchung sind, einen inneren Zusammenhang zwischen dem Con und den Bedeutungen der Wörter in unseren heutigen Sprachen anzunehmen, indem wir 3. B. in squirrel das Nascheln des Eichhörnchens, in Krähe, Kake u. s. w. die eigenthümlichen Caute dieser Thiere zu vernehmen glauben, so lösen sich doch alle diese Onomatopöien in Nichts auf, sobald wir an der Hand der Sprachwissenschaft die Wortstämme, aus welchen die Wörter gebildet sind, zurückverfolgen bis auf ihren Ursprung aus den Wurzeln. Mit

einem Worte: Es ist eine unumstößliche Wahrheit, daß die uns bekannten Sprachen nicht aus den brausenden, zischenden, rasselnden, knisternden, rauschenden, krachenden Cönen der Natur gebildet sind, sondern auf anderen Ursprung hinweisen."

Die zweite Theorie, die gleichfalls bedeutende Vertreter unter den Sprachphilosophen zählte, leitete nach dem Vorgange Epikurs und unter den Neueren namentlich De Brosses' (Traité de la formation mécanique des langues 1756\*) und Condillacs die Sprache von den Empsindungslauten des Menschen her. Diese Unsicht, welche Geschrei, Freuden- und Schmerzrufe als die ersten Unsatpunkte menschlicher Rede betrachtete, ward von Max Müller mit kurzer, treffender Bezeichnung die Puh-Puh- oder interjectionelle Theorie genannt.

Unch über diese Cheorie sprachen die Ergebnisse der Sprachforschung das Vernichtungsurtheil. "Es gibt ohne Zweisel," sagte Max Müller\*\*), "in jeder Sprache Interjectionen und einige derselben mögen sich weiter überliesert und in Wortzusammensehungen verirt haben. Aber Sprache ist das nicht. Die Sprache fängt eben da an, wo die Interjectionen aufhören. Es besteht ein ebenso großer Unterschied zwischen einem

<sup>\*)</sup> Da diese Theorie trotz der sonnenklaren Widerlegung Max Müllers auch heute noch unter den Aaturforschern zahlreiche Unhänger sindet, so diene diesen zur Aachricht, daß sie ihre Phantasie nicht anzustrengen nöthig haben, sondern daß sie in diesem geistvollen Buche Alles sinden werden, was etwa Vernünstiges auf einem widersinnigen Grund aufgebaut werden kann; also daß das r, die litera canina, das Unangenehme bezeichnet, daß die Stimme des Schmerzes tief oh, heu, hélas, die des Erstaunens höher oh, ah, die der Frende kurz und wiederholt Ha ha ha, he he he, die des Mißfallens und Verabscheuens labial si, vae, puh, pfui, die des Zweisels und der Verneinung nasal hum hom, non ist u. s. w. und daß davon die nothwendigsten Wörter abstammen!

<sup>\*)</sup> Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache I, Seite 315.

wirklichen Wort, wie 3. B. «lachen» und der Interjection ha, ha!, zwischen «leiden» und o weh!, als zwischen dem unwillfürlichen Uct und Geräusch des Niesens und dem Verb «niesen.» Vortrefslich hat schon Horne Cooke die ungeheure Kluft zwischen Empfindungslauten und Sprache aufgedeckt. Reich der Sprache » sagt er, «ist auf den Sturz und Untergang der Interjectionen begründet. Ohne die kunstreichen Erfindungen der Sprache würde das Menschengeschlecht nichts als Interjectionen besessen haben, um durch dieselben alle seine Befühle fich einander mündlich mitzutheilen. Das Wiehern des Pferdes, das Brüllen der Kuh, das Bellen des Hundes, das Niesen, Husten, Stöhnen, Kreischen und jedes unwillkürliche Aufschreien würde dann fast ebenso guten Unspruch auf den Namen Sprache haben, wie die Interjectionen. freiwillige Interjectionen werden nur da angewandt, wo das plötzliche Eintreten oder die Heftigkeit einer Gemüthsaffection oder Leidenschaft den Menschen in seinen Naturzustand zurückversetzt und ihn für einen Augenblick den Gebrauch seiner Sprache vergessen läßt oder wenn irgend eines Umstands wegen die Kürze der Zeit ihm den Gebrauch der Sprache nicht gestattet.»

"Es ist wahr, daß eine kurze Interjection wirksamer, passender, beredter sein kann, als eine lange Rede: es ist wahr, daß, mit lebhaften Bewegungen, dem Ansdruck des Auges verbunden, ein Schrei den Inhalt einer Empfindung weit vorzüglicher ausdrücken kann, als alle Worte — aber Sprache ist das nicht, wenigstens nicht die Sprache, die uns als Menschensprache überall entgegentritt, wo wir Menschen antressen. Was die Versuche betrifft, einige unserer Wortsormen etymologisch von bloßen Interjectionen herzuleiten, so werden sie immerdar mißglücken und zwar wegen des näm-

lichen Irrthums, der uns zu der Annahme verleitet, daß in dem Klange der Worte ein ausdrucksvolles Element liege."

Beide Theorien, sowohl die Bau-Wau- wie die Puh-puh-Theorie, werden schließlich durch dieselbe philosophische Betrachtung, deren Kernpunkt die Eingangs dieses Abschnitts erwähnten Worte Ceibnizens enthalten, zu Falle gebracht:

"Wenn die Bestandtheile der menschlichen Rede entweder ein blokes Aufschreien oder Nachahmungen der von der Natur hervorgebrachten Caute wären, so würde es schwer einzusehen sein, warum die Thiere der Sprache ermangeln sollten. Nicht blos der Papagei, sondern auch der Spottvogel und andere können ja articulirte und nicht articulirte Caute sehr glücklich nachahmen, und es gibt fast kein Thier, das nicht Interjectionen wie bä, ya, hiß u. s. w. hervorbringen könnte. Es ist auch flar, daß, wenn das fassen allgemeiner 3deen einen vollkommenen Unterschied zwischen Mensch und Thier begründen soll, eine Sprache, welche nur aus Interjectionen und Nachahmungen thierischer Caute hervorgeht, nicht beanspruchen könnte, das äußere Zeichen jener unterscheidenden fähigkeit des Menschen zu sein. Alle Wörter würden, wenigstens zu Unfang (und dies ist der einzige Punkt, welcher uns hier intereffirt), die Zeichen individueller Eindrücke und Derceptionen gewesen und erst ganz allmählich dem Ausdrucke allgemeiner Ideen angepaßt worden sein." \*)

"Die durch eine nach den Grundsäten der vergleichenden Sprachforschung durchgeführte Analyse der Sprache uns dargebotene Theorie steht jenen Ansichten schroff entgegen. Wir gelangen schließlich zu Wurzeln, und jede drückt eine generelle,

<sup>\*)</sup> Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache I, Seite 318.

nicht eine individuelle Idee aus. Jedes Wort enthält, wenn wir es zergliedern, eine prädicative Wurzel in sich, nach welcher der Gegenstand, auf welchen es bezogen wurde, uns kenntlich wird."

Mit anderen Worten, nicht daß durch einen bestimmten Gegenstand der Außenwelt ein bestimmter Caut oder Schrei aus dem Inneren eines empsindenden und wahrnehmenden Wesens hervorgesockt wird — Steinthals Reseglant-Cheorie entspricht etwa diesem Standpunkte —, macht das Wesen der Sprache aus, sondern, daß mit dem Caute etwas gesagt, daß dabei etwas gedacht und von dem Gegenstande etwas präsdicirt wird.

Und mit Aucksicht hierauf sprach Max Müller eine große, ganz unberechenbar wichtige Wahrheit aus, die ihm bei den Einsichtigen den Namen "der Darwin des Geistes" eintragen wird, indem er die ununterbrochene, in fortgesetzer Entwickelung befindliche Filiation der Begriffe klar und bestimmt als eine unbezweifelbare Wahrheit, als ein wichtiges Ergebniß der Sprachforschung hervorhob.

"Riemals," sagte er, "kommt es in der Geschichte der Sprachentwickelung, soweit wir dieselbe übersehen können, vor, daß ein Object oder ein Begriff sich urplötslich, wie aus dem Richts, also durch eine Art von generatio aequivoca mit einem Caute verbunden hätte. Das Object existirt nur durch den Begriff, den wir von demselben haben, für unser Bewußtsein, der Begriff selbst aber existirt nur durch den Caut, d. h. seinen Körper, sein Zeichen, wenn wir so wollen."

Genau zu demselben Resultate gelangte auch Cazar Geiger und ich will auch hier, wie es der außerordentlichen Wichtigkeit der Sache entspricht, die bedeutsamsten Stellen aus dessen "Ursprung der Sprache" (Seite 127 und 64) anführen, wodurch der Max Müllersche Gedanke eine weitere Bestätigung und hellere Beseuchtung erhalten wird.

"In der geistigen Natur gibt es so wenig wie in der körperlichen einen Sprung, die geistige Entwickelung setzt sich aus eben so kleinen Elementen wie die körperliche zusammen."

"Cangsame Entwickelung, Hervortritt des Gegensates aus unmerklichen Abweichungen ist historisch überall die Ursache der Bedeutungs. Vertheilung einer und des Verständnisses andererseits... Ich habe keinen Punkt aufzusinden vermocht, wo irgend ein Begriff auftauchte, der nicht von einem anderen schon vorhandenen abstammte, wo also der Geist gezwungen wäre, sich für irgend eine Vorstellung ein Zeichen von außen, etwa an einem Schalle, zu suchen, oder auch in folge eines neuen Eindruckes zu einer neuen Cautbewegung Veranlassung zu bieten."

Beiger stütt seine Unsicht, wie aus diesen Worten ersichtlich, auf den Cieblingsgedanken des großen Ceibniz, daß nirgends in der Natur ein Sprung vorhanden, daß vielmehr alle Veränderungen sich nur als Uebergänge an dem unermeßlich Kleinen vollziehen, ein Bedanke, der auch schon, wie Ceibniz ausdrücklich hervorhebt, die Frage nach den Zwischenstufen zwischen Chier und Mensch involvirt, die, obwohl unter den Trümmern einer ungeheuren Vergangenheit begraben, dennoch als einmal vorhanden, als wirklich durchlebt gedacht werden müssen, und an deren Wiederbelebung oder Reconstruction eben Sprachwissenschaft und Philosophie mit vereinten Kräften arbeiten, indem sie den verschütteten Quell des Ursprungs der Sprache wieder aufzudecken bemüht sind.

Uber auch der Hauptgedanke der filiation oder des gene-

tischen Zusammenhangs aller menschlichen Begriffe war wohl schon in dem Geiste des gewaltigen Leibniz gedacht, wenn auch nicht in der Klarheit, wie ihn Max Müller und L. Geiger, von den Höhen der Wissenschaft auf das vor ihren Blicken weit ausgebreitete Material herabschauend, auszusprechen vermochten. Denn es gibt kaum einen Gedanken, der heute mächtig die Geister bewegt, der nicht schon im Keime in Leibnizens Schriften zu sinden wäre. Zum Beweis führe ich nur folgende Stelle aus seinen "Nouveaux essais" (IV chap. 4) an:

"Haben Sie es schon vergessen, lieber Philaleth, daß unsere Ideen ursprünglich in unserer Seele liegen und daß alle Bedanken aus ihrem eigenen Brunde kommen, ohne daß andere Creaturen einen unmittelbaren Einfluß auf die Seele haben?" sagt er als Widerlegung der Lockschen Unsicht, daß alle Ideen ihren Grund in der Sinnlichkeit hätten und aus dieser herstammten.

Ist nun dieser Bedanke wahr, und alle Sprachbetrachtung und Sprachforschung bestätigt ihn, predigt ihn laut, wie diese ja wohl auch erst durch Voraussetzung seiner Wahrheit als Wissenschaften möglich geworden sind, dann ist ein unschätzbarer sicherer Boden für alle weitere forschung gewonnen und das bisher in weiter, nebelnder kerne schwankende Problem des Ursprungs der Sprache ist uns auf einmal in erreichbare, deutlich umgrenzte Nähe des Gesichtskreises gerückt.

Die folgerungen, welche Max Müller selbst aus dieser wichtigen Grundwahrheit 30g, sind in großen Zügen etwa folgende:

1) Die Caute sind in der Sprache überall und zu allen Zeiten bedeutungsvoll. Durch lestere Eigenschaft allein sind sie Sprachlaute. Interjectional und mimetische Cheorie sind somit hinfällig.

- 2) Nichts ist in der Sprache todt, was nicht einst lebendig war. Mit diesem Sate wird die scheinbare Ausnahmsstellung, welche klerionsendungen, Bildungssilben und der ganze formale Apparat der Sprache einnehmen, erklärt und beseitigt. Ein frucht bar konnte nicht entstehen, wenn nicht die zweite Silbe bedeutungsvoll war; wenn auch dem heutigen Sprachgefühl die Bedeutung entschwunden ist, so klärt uns die Wissenschaft darüber auf, daß das Wort so viel als frucht bringend bedeutete.
- 3) Von einfachen Anfängen einfilbigen, primären Wurzeln ging die Sprache zuerst durch die secundären und tertiären Wurzeln, dann durch die überwuchernde Vildungsund formenfülle der polysynthetischen oder agglutinirenden Stufe zu der Klarheit und Bestimmtheit und dem wunderbaren Gedanken- und Ausdrucks-Reichthum der inslezionalen und modernen Sprachen voran. Der Weg der Wissenschaft ist natürlich der entgegengesetze. Das Ziel der Sprachwissenschaft steht da, wo die Wiege aller Sprache stand.
- 4) Das Geistige, was den Wurzeln entspricht, sind feste, bestimmte Vernunst-Elemente, fast alle prädicativer Natur, nur wenige, nämlich die Pronominalstämme, sind demonstrativ. Wie also die Wurzeln als Caute phonetische Typen sind, so entsprechen ihnen im Geiste Vernunst- oder Gedanken- Typen, jene sind phonetical types, diese conceptual types oder rational concepts. Diese sind also, um es nochmals zu sagen, seste kormen und Normen mit welchen die Sprache, d. h. das Vernunst-Denken, die ganze Schöpfung geprägt und sich zu eigen gemacht hat.
- 5) Der ursprüngliche geistige Inhalt, die ältesten Bedeutungen der Wurzeln, soweit die analysirende Sprachper-

gleichung dieselben erreichen kann, waren nichts Underes, als sinnliche Wahrnehmungen, Sinneseindrücke, sensuous impressions.

Bei diesem letteren Satze, als der Grenze, bis zu welcher unter Max Müllers Heeresleitung die Truppen vorgeschoben waren, welche die bisher für uneinnehmbar gehaltene festung stürmen sollten, muß ich etwas ausführlicher verweilen. Denn von ihm aus wagte Max Müller selber schon einen Sturm, welcher aber nicht erfolgreich sein konnte, weil jener Satzwar eine Wahrheit enthält, aber nicht die ganze Wahrheit, vielmehr nur die Hälfte, die eine Seite des wahren Sachverhalts ausspricht.

Ich führe, der Wichtigfeit des Gegenstandes halber, seine eigenen Worte an: "All roots i. e. all the material elements of language, are expressive of sensuous impressions, and of sensuous impressions only." (Lectures on the Science of Language. 9 edit. II, p. 372). "The only definition we can give of language during that early state is, that it is the conscious expression in sound, of impressions received by all the senses." (Chips from a German Workshop vol. II, p. 54).

Ich sagte: von dieser Position aus wagte Max Müller einen Sturm auf die geheimnisvolle keste, die den Ursprung der Sprache und Vernunft bis heute den Blicken der Sterblichen verschloß. Die in Gemäßheit zu diesem Grundgedanken von ihm aufgestellte Cheorie ist folgende:\*)

<sup>\*)</sup> Vorlefungen über die Wissenschaft der Sprache. Deutsch von Böttger I, Seite 331. — Ich muß hier ausdrücklich hervorheben, daß Prof. Max Müller von dieser an Heyse anlehnenden Cheorie selber niemals

"Es gibt ein Besetz, welches sich fast durch die gesammte Natur hindurchzieht, daß jedes Ding, das ist, einen Klang von sich gibt. Jede Substanz hat ihren eigenthümlichen Klang. Wir können auf die mehr oder weniger vollkommene Structur der Metalle aus ihren Vibrationen schließen, aus der Untwort, die sie ertheilen, wenn man sie nach ihrem Naturklange fragt. Bold erklingt anders als Zinn, Holz anders als Stein, und verschiedene Klänge entstehen, je nachdem die Erschütterung der Körper verschieden ift. Ebenso war es mit dem Menschen, dem vollkommensten Organismus unter den Werken der Natur. Der Mensch war in seinem vollkommenen Urzustande nicht, wie die Thiere, allein mit dem Dermögen begabt, seine Empfind. ungen durch Interjectionen und seine Wahrnehmungen durch Onomatopoie auszudrücken, er besaß auch das Vermögen, den Dernunftconceptionen seines Geistes einen besser, feiner articulirten Ausdruck zu geben. Dieses Vermögen hatte er nicht selbst herausgebildet. Es war ein Instinct, ein Instinct des Beistes, ebenso unwiderstehlich, wie jeder andere Instinct. Der Mensch verliert seine Instincte, indem er aufhört derselben zu bedürfen. Seine Sinne werden schwächer, wenn sie - wie der Geruchsinn - unnut werden. So erlosch jenes schöpferische Dermögen, welches jeder Dorstellung, indem sie das erste Mal durch das Behirn drang, einen lautlichen Ausdruck verlieh, sobald als es seinen Zweck erfüllt hatte. Die Zahl dieser phonetischen Typen muß zu Unfang fast unendlich gewesen sein und nur durch den Proces der natürlichen Auslese, den wir noch in der ältesten Beschichte der Wörter beobachten

befriedigt war, daß er dieselbe stets nur als Nothbehelf ansah, wie er denn auch in seinen "Dorlesungen über Darwins Sprachphilosophie" nach einem anderen Uusweg suchte.

können, ward es möglich, daß ganze Trauben von mehr oder weniger synonymen Wurzeln allmählich von ihren dichtgedrängten und unentwickelten Beeren eine nach der anderen verloren, daß alle diese Wurzeln endlich auf bestimmte Typen beschränkt wurden. Unstatt die Sprachen von neun Wurzeln, wie Dr. Murray versucht hat, oder gar von einer Wurzel abzuleiten, müssen wir annehmen, daß der ersten feststellung der radicalen Sprachelemente eine Periode unbeschränkten Wachsthums — ein Sprachenfrühling — voranging, dem mancher Herbst nachfolgen sollte."

Ich glaube dem Zwecke dieser Schrift entsprechend zu handeln, wenn ich hier gleich die Punkte anführe, in welchen Cazar Geiger von Max Müller, mit welchem er sonst fast in allen Dingen übereinstimmt, sich trennt und einen nach meiner Ueberzeugung richtigeren und näher zum Ziele führenden Weg einschlägt. Diese beiden Punkte sind

I) ein consequenteres Derharren in dem wichtigsten Princip, daß die Sprache stets nur Begriff aus Begriff entwickelt, herleitet. Speciell von der Max Müllerschen Kypothese sagt Geiger: "Die Unnahme eines jetzt erloschenen Dermögens der Sprachschöpfung und die damit zusammenhängende von einem vollkommenen Urzustande des Menschen ist eine Zuslucht zum Unbegreislichen und nicht weit von dem Eingeständnisse entfernt, daß es uns der Natur der Dinge nach für immer unmöglich sei, den wahren Sinn der Urwurzeln zu erkennen und den Dorgang des Sprachursprungs zu erklären." Beiger selbst bleibt dem Grundsate treu, daß es bei Entstehung der Sprache nicht anders könne zugegangen sein, als es heute in der Entwickelung aller Sprachen geschieht, nur unendlich viel langsamer; er setzt darum auch nicht zahllose Sprachlaute und mit

diesen correspondirende Vorstellungen an den Anfang, sondern einen einzigen Caut, der durch eine bestimmte Vorstellung erweckt wurde. "Der Schlüssel zu der Bedeutung eines Wortes liegt nur in einer vergangenen... Die Masse der in sämmtlichen Wörtern wirklich enthaltenen Bedeutungen läuft allerdings zuletzt in einen einzigen Mittelpunkt zusammen, aber er liegt nirgends, als in dem ersten Ursprunge der Sprache selbst... Weshalb bezeichnen nun aber die Worte anfangs so wenig, und überhaupt rückwärts gesehen, immer weniger? Ich weiß hierauf keine Antwort zu geben als: weil anfangs nur so wenig bemerkt worden ist." (Ursprung der Sprache, Seite 130).

2) Beschränkt Geiger die sinnliche Wahrnehmung, welche Max Müller durch Eindrücke sämmtlicher Sinne (impressions received by all the senses) als Quell des ersten Sprachwerdens wirken läßt, auf den einzigen Gesichtssinn. "Eine Ueberzeugung, die aus der Betrachtung alles sprachlichen Stoffs, welchen zu übersehen mir bis jest gelungen ist, sich mir unwidersprechlich ergeben hat, ist folgende: Die Wahrnehmung, von deren allmählichem Wachsthum in der Menschheit die Sprache Zeugniß ablegt, ist die durch Gesichtsempsindungen... Die Unterscheidung durch Gesichtswahrnehmung, namentlich aber das Interesse für dieselbe ist die wesentliche Eigenthümlichkeit des Menschen." (Ursprung der Sprache, Seite 142.)

Aber trot dieser neuen und unverkennbar fruchtbaren Aufklärungen war es auch Beiger nicht beschieden, das lette Tiel zu erreichen, obschon er dies hoffte und wie aus einigen Andeutungen hervorgeht, es schon erreicht zu haben glaubte. Die Sprachwissenschaft konnte überhaupt auf ihren eigenen Wegen nicht dazu gelangen, es mußte von einer anderen Seite,

und zwar von der Philosophie, der Wissenschaft des Geistes, ein gleichzeitiger Angriff geschehen und dann mit den von der vergleichenden Sprachforschung in's feld gestellten Truppen und aus den von ihr eroberten Positionen unter der Oberleitung des philosophischen Gedankens der letzte, entscheidende Sturmlauf ausgeführt werden.

Nach der Cectüre meines eigenen Buchs: "Ueber den Ursprung der Sprache" schrieb mir Max Müller, nachdem er den Kortschritt, der in dieser Schrift enthalten, anerkannt, u. A. Kolgendes: "Nun komme ich zu meinen Schwierigkeiten. Mir scheint das wahre Problem im Ursprung des Denkens zu liegen, oder kurz gesagt, im Uebergang von Perception zu Conception. Wer mir erklärt, wie der Mensch dazu kommt, die «zwei» zu kassen, der hat mir den Ursprung der Sprache erklärt."

Das ist ein sehr wahres und sehr tieses Wort. Es ist durchaus unmöglich, von der Perception, d. h. der rein sinnlichen Wahrnehmung, zum Gedanken zu gelangen, gerade so unmöglich als es ist, aus der bewegten Materie den Geist abzuleiten. Nur unter Voraussetzung des Empsindens kann die Weltentwickelung begriffen, nur unter Voraussetzung der Conceptionen können wir zum Ursprunge der Vernunft gelangen.

Während also alle vorausgehenden Sprachphilosophen, Max Müller und Beiger mit einbegriffen, die Sprache und das Denken, der allgemein herkömmlichen Betrachtung (auch aller Philosophie) gemäß, aus der Wahrnehmung d. h. dem Erleiden hergeleitet haben, habe ich zuerst den entgegengesetzten Weg eingeschlagen und gesagt: "Die Sprache ist ein Kind des Willens, nicht des Erleidens; die Sprachwurzeln enthalten die eigene Chätigkeit des Menschen und gelangen

zu ihrer Charafteristik erst durch die Wirkung dieser Chätigeteit, insofern diese phänomenal d. h. sichtbar ist. Der menschliche Gedanke entspringt stets aus einer Doppelwurzel, der subjectiven Chätigkeit, dem Willen und dem objectiven Phänomen, das der Wahrnehmung zugänglich ist." M. Müller hat seitdem seine volle Zustimmung zu dieser meiner Unsicht ausgesprochen.

Es ist eine ungemein große und wichtige Aufgabe, an deren Erfüllung gegenwärtig — wenn auch nur von Wenigen, aber den Einsichtsvollsten beachtet und verstanden — Philosophie und Sprachforschung arbeiten. Es handelt sich um nichts Geringeres als das Riesenwert des gewaltigen Kant auf empirischer Basis zu erneuen, zu reconstruiren, zu vollenden; das Entstehen, Werden, das Wachsthum und die Vervollsommnung des höchsten Wunders der Schöpfung, der menschlichen Vernunft, zu ergründen und begreisen zu lernen. Mit solcher Aufgabe vermag sich selbst die Cehre von entstehenden und zerfallenden Planetenspstemen auch nicht entsernt an Wichtigkeit zu messen.\*)

<sup>\*)</sup> Wem diese Behauptung zu kühn erscheint, dem will ich einen unverdächtigen Zeugen vorsühren. Buckle, nach meinem Dasürhalten der entschiedenste und consequenteste unter den modernen Deterministen, d. h. jener Richtung der Philosophie, welche überall nur das eherne Naturgesets anerkennt, hat sich doch zu solgendem, auf seinem Standpunkte gewiß höchst merkwürdigen, Zugeständnisse genöthigt gesehen: "The highest of our socalled laws of nature are as yet purely empirical. You are startled at that assertion; but it is literally true. Not one single physical discovery that has ever been made has been connected with the laws of the mind that made it; and until that connexion is ascertained, our knowledge has no sure basis. On the one side we have mind; on the other side we have matter. These two principles are so interwoven, they so act upon and perturb each other that we shall never really know the laws of the one, unless we also know the laws of both. Every thing is essential; everything hangs together and forms part of one single scheme, one grand

Denn wenn das erlösende Wort gefunden ist, dann wird, wie Max Müller mit voller Ueberzeugung, welche auch ich theile, ausgesprochen hat, alle künftige Philosophie nur Sprachphilosophie sein.

and complex plan, of which the universe is the theatre. — They who discourse to you of the laws of nature, as if those laws were binding on nature, or as if they formed part of nature, deceive both you and themselves. The laws of nature have their sole seat, origin and function in the human mind." (A. Buckle: The influence of women on the progress of knowledge. Lecture delivered 1858).

Und die Gesetze dieses Geistes in seiner wahren, wesenhaften Junction, dem Denken, zu erforschen und zu ergründen, ist die Aufgabe, das herrliche Tiel der Sprachwissenschaft. Uebrigens deuten die Worte Buckles unzweideutig auf eine hocherfreuliche Chatsache, die sich in unserem Zeitbewußtsein in der Stille vollzieht: nämlich, daß die Herrschaft des Materialismus ihrem Ende naht, daß eine höhere, edlere, des Menschen würdige Weltanschauung an seine Stelle treten wird. Alle Anzeichen sprechen dafür, daß die große Synthese, welche von jeher das letzte Ziel aller Philosophie gewesen ist, eintreten wird, noch ehe das Jahrhundert zur Neige geht. Ich führe nur noch eine Stelle aus einem jüngst in der "Revue des deux mondes" veröffentlichten Aufsatze über die Lehre Epikurs an, welche mit dem Ausspruche Buckles vollkommen harmonirt:

"Epicure est le premier dans l'antiquité qui ait nié résolûment ce qui était hors des prises directes et de la portée des sens. A ce titre, il peut être considéré comme l'expression confuse et inconsciente du positivisme qui déclare qu'il n'y a pas d'objet pour l'esprit humain en dehors des lois de la nature. Il a le premier creusé le fossé qui s'élargit tous les jours et qui sépare la métaphysique de la science de la nature. Pour les esprits spéculatifs les questions d'origine et de fin sont les plus importantes de toutes, celles auxquelles tout le reste se rapporte; pour les autres il n'y a qu'une seule étude, celle des phénomènes et de leur dépendance réciproque . . . . . , demandant seulement à la nature morte les secrets qu'elle lui révèle pour éclairer le jeu et les ressorts de l'organisme vivant. Cette séparation date d'Epicure: si une telle gloire a été réservée à celui qui a divisé l'esprit humain en deux parties presque irréconciliables, quelle gloire n'attend pas celui qui fera cesser ce divorce et qui, par la métaphysique et la physique réconciliées dans une juste mesure d'indépendance et de services réciproques, reconstruira l'unité scientifique de l'esprit? (E. Caro, Rev. d. d. m. Nov. 1878, p. 112).

## Meine eigene Cheorie vom Ursprung der Sprache.

Obschon diese Blätter einen anderen Zweck haben, so halte ich es doch für angemessen, jene Lösung des Problems, die ich in meiner Schrift: "Der Ursprung der Sprache" gegeben habe, wenigstens in allgemeinen Umrissen hier kurz anzudeuten. Ich glaube dieses am zweckmäßigsten so zu thun, daß ich dem Leser den Stand der Frage, wie ihn Max Müller in den Schlußworten der ersten Serie seiner "Lectures on the Science of Language" als das letzte Resultat seiner vielseitigen und tiesen Forschungen über die Sprache, welche er mit treffendem Ausdrucke "den Körper des menschlichen Denkens" genannt hat, darlegte und als Ausgangspunkt zu weiteren Schlüssen der Philosophie anempfahl, mit seinen eigenen Worten hier nochmals vorsühre.

Der Ceser wird daraus ersehen, wie nahe Max Müller der Cösung sich befand; ja er wird sich vielleicht wundern, daß dieser nicht die setzte Chür einstieß, welche ihn noch von der geheimnissvollen. Geburtsstätte des menschlichen Gedankens trennte und ihn zur Cageshelle einer vollkommen befriedigenden und in sich selbst ruhenden Erklärung geführt hätte.

Wie wir bereits sahen, ist eins der Hauptverdienste Max Müllers die nachdrückliche und consequente Bekämpfung und siegreiche Widerlegung des uralten, tief eingewurzelten Irrthums, daß die Dinge als solche in dem menschlichen Geiste sich mit Cauten verbänden, welche dann auf irgend eine unerklärliche Weise zu Namen oder lautlichen Bezeichnungen jener Dinge würden.\*) Dieser Irrthum ist um so schwieriger auszurotten \*\*), als er auf einer unerschütterlichen Ueberzeugung ruht, der Gewisheit nämlich, daß die objective Welt, die Welt der Dinge, welche wir mit unseren Sinnen wahrnehmen, den

<sup>\*) &</sup>quot;Vocabula sunt notae rerum" sagte schon Cicero, und diesen Satz mählte Herder als Motto zu seiner epochemachenden Preisschrift: "Ueber den Ursprung der Sprache."

<sup>\*\*)</sup> Wie eingefleischt jener Irrthum ift, beweift der Umftand, daß ein fonft verdienter Sprachforscher, M. Breal, auch nach der sonnenklaren Widerlegung M. Müllers immer wieder darauf guruckfommt und 3. B. bei der Wurzel bhar die frage aufwirft: "Bezeichnete fie den Crager einer Laft oder die Laft selbst . . . . oder das Kind, welches die Mutter in ihrem Schofe trägt?" ferner: "Es ift nicht wahrscheinlich, daß in der einfilbigen Periode es noch keine Ausdrucke gur Bezeichnung der Sonne, des Donners, der flamme gegeben haben follte. Aber, fobald diefe Worte mit den pronominalen Elementen in Berührung famen und Derba bildeten, murde ihre Bedeutung fluffiger und fie loften fich in Wurgeln auf, welche glangen, tonen, brennen bedeuteten." (M. Bréal: Les Racines des langues Indo-Européennes, p. 3 et 4.) Das heißt doch die Ordnung der Dinge umkehren und das Bäumchen mit ber Krone in die Erde stecken, daß die Wurzel nach oben machft! Die Behauptung Seite 6, daß die Wurzel sarp auf den Namen eines Reptils guruckweise, sowie daß die Mainen der Körpertheile pad fuß, nas Mase, dant Sahn, card Berg, als einfachften Ideen entsprechend, vor den Berbalmurgeln schon vorhanden gewesen sein mußten, erinnerte mich lebhaft an einen Scherz Potts und die daran geknüpfte Bemerkung Curtius' (Griech. Etymol. S. 108): "Pott stellt als scherzhaftes Beispiel für solches Verfahren die Wurzel gen Backe fein. für gena auf und in der Chat bliebe für die Wurzel as, die Leo Meyer aus asinus auszieht, wollte man sie übersetzen, keine andere Wahl als die Bedentung: «Esel sein»."

ältesten und nothwendigsten, weil natürlichsten Grundstod der menschlichen Erkenntniß, also auch der menschlichen Sprache bildet; daß man also den heiteren Himmel früher als das heitere Gemüth, den Athem früher als das Ceben, den Schlag früher als die Strafe, das Bild früher als die Einbildung muß erkannt und benannt haben. Das ist eine zweisellose Wahrheit, in welcher Philologie und Philosophie vollkommen übereinstimmen, daß die geistigen Eigenschaften viel, viel später von der Sprache erreicht worden sind, als die sinnlichen Objecte.\*) Ein ander Ding aber ist es, daß diese Objecte der älteste Gegenstand, das früheste Material des menschlichen Denkens und Redens gewesen sind, und ein ganz ander Ding, wie sie denn zuerst sind erkannt und benannt worden.

Ich lasse nun Max Müller reden:

"Es gibt eine Urt von versteinerter Philosophie in der Sprache und wenn wir das älteste Wort für Namen aufsuchen, so sinden wir nâman im Sanstrit, nomen im Cateinischen, namo im Gothischen. Dieses nâman steht für gnâman und ist abgeleitet von der Wurzel gnâ, kennen, bedeutete also ursprünglich das, wodurch wir ein Ding kennen oder kenntlich machen.

<sup>\*) &</sup>quot;Die Chatsache, daß alle Worte, welche immaterielle Begriffe ausdrücken, von Worten abstammen, welche sinuliche Begriffe ausdrücken, wurde zum ersten Male klar und bestimmt ausgesprochen von Cocke; sie wird nun vollkommen bestätigt durch die Untersuchungen und Ergebnisse der Sprachvergleichung. Alle Wurzeln, d. h. alle materiellen Elemente der Sprache, bezeichnen sinuliche Eindrücke, und da alle Worte, auch die abstractesten und erhabensten, von Wurzeln abgeleitet sind, so müssen die von dem Philosophen Cocke gezogenen Schlußfolgerungen, als durch die Chatsachen der Sprachwissenschaft vollkommen bekräftigt, anerkannt werden." Max Müller: Lectures on the Science of Language. 9 edit. II, p. 372.

"Und wie kennen wir denn die Dinge?

"Der erste Schritt zur wahren Erkenntniß, ein Schritt, der, so klein er auch erscheinen mag, dennoch für alle Zeiten den Menschen von den übrigen Cebewesen unterscheidet, ist das Benennen eines Dings. Alles Benennen ist Classificiren, das Individuelle unter das Generelle einreihen; und was immer wir kennen, sei es empirisch oder wissenschaftlich, wir kennen es nur vermöge und vermittelst unserer allgemeinen Begriffe.

"Gerade an der Stelle nun, wo der Mensch sich von der übrigen Chierwelt trennt, an dem Punkte, wo wir das erste Aufleuchten der Vernunft als die Offenbarung eines inneren Lichtes bemerken, sehen wir auch die wahre Geburtsstätte der Sprache. Man analysire welches Wort man immer will, und man wird sinden, daß es einen allgemeinen Begriff ausspricht, welcher den Individuen zukommt, die der Name bezeichnet.

"Was bedeutet Mond? Der Messer. Was Sonne? Der Erzeuger. Was bedeutet Erde? Die Gepflügte. Wenn die Schlange im Sanstrit sarpa genannt wird, so geschieht dies weil man sie unter dem allgemeinen Begriff des Kriechens aussaßte, der durch die Wurzel srip ausgedrückt wird. Ein sehr altes Wort für Mensch war das Sanskrit marta, das griechische brotos, das lateinische mortalis. Marta bedeutet « der Sterbliche » und es ist bemerkenswerth, daß in einer Welt wo Alles sich verändert, welkt und stirbt, dieses gerade als charakteristische Bezeichnung für den Menschen gewählt wurde.

"Es gab noch manche andere Namen für Mensch, wie es überhaupt vielfältige Namen für alle Dinge in der alten Sprache gab. Irgend ein Zug, der dem Beobachter als beson-

ders darakteristisch auffiel, murde Veranlasser eines neuen . Mamens, In gewöhnlichen Sanffrit-Wörterbüchern finden wir . 5. Wörter für Band, 11 für Licht, 15 für Wolfe, 20 für Mond, 26 für Schlange, 33 für Codischlag, 35 für kener, 37 für Sonne. Die Sonne konnte die glanzende, feuchtende, marmende, der Erhalter, der Terstörer, der Wolf, der Come, das himmelsauge, der Dater des Lichts und des Cebens, ge-"nannt werden. Daher jene Ueberfülle an Synonymen in den alten Dialecten, daber jener Kampf ums Dafein zwischen den Wörtern, der zur Vernichtung der weniger ftarken, weniger glücklichen und fruchtbaren Wortformen führte und mit dem Triumph eines einzigen, als des anerkannten und eigentlichen Mamens für jedes Ding in jeder Sprache endete. Wenn auch in geringerem Mage, läßt fich diefer Proces der natürlichen Musmahl (natural selection) oder wie er richtiger genamt murde, vernünftiger Elimination (rational elimination) d. h. der Abstogung verdorrender früchte vom Cebensbaum der Sprache, noch in neueren Sprachen beobachten d. h. selbst in Sprachen, die schon so alt und hochbejahrt sind wie die französische und englische. Wie es stand, als die Diglekte . zuerst ihre üppige Knospenfülle ansetzten, können wir noch an einzelnen fällen nachweisen, wie 3, B, an den 5744 Wortern, welche von Hammer alle als auf das Kamel bezüglich aufzählt.

"Die Chatsache, das jedes Wort ursprünglich ein Prädicat ist, daß die Worte, obgleich Zeichen für individuelle Conceptionen, ohne Ausnahme von allgemeinen Begriffen herzuleiten sind, ist eine der wichtigsten Entdeclungen in der Wissenschaft der Sprache. Man hatte wohl schon früher eingesehen, daß die Sprache das unterscheidende Merkmal des Menschen ist, man hatte auch eingesehen, daß

das fassen allgemeiner Begriffe, das Abstractionsvermögen, zwischen Mensch und Thier eine unübersteigliche Schranke sett, aber daß diese beiden nur verschiedene Ausdrücke für eine und dieselbe Chatsache sind, wurde erst da eingesehen, als man der Wurzel-Theorie den Vorzug vor den Theorieen der Onomatopöie und der Interjectionen eingeräumt hatte. Aber obschon unsere moderne Philosophie nichts davon wußte, so mussen es doch schon die alten Dichter und Bildner der Sprache recht wohl erkannt haben.\*) Denn im Briechischen heißt die Sprache logos, aber logos ist auch die dem Sprechen zu Grunde liegende Kraft der Seele, die Dernunft, und alogon wurde zur Bezeichnung und zwar zur recht eigentlichen Bezeichnung des Chieres gewählt. Kein Chier denkt, keines spricht, den Menschen ausgenommen. Sprache und Gedanke sind untreunbar. Wörter ohne Gedanken sind todte Schälle, Gedanken ohne Worte sind ein Nichts. Denken ist lautloses Sprechen, Sprechen ift lautes Denken.

"Aun ist die allerletzte Frage in unserer Wissenschaft folgende: Wie kann der Caut zum Ausdrucke des Gedankens werden? Wie wurden Wurzeln zu Zeichen allgemeiner Begriffe? Wie wurde der abstracte Begriff des Messens durch ma, der Begriff des Denkens durch man ausgedrückt? Wie kam gå dazu gehen, sthå stehen, sad sitzen, då geben, mar sterben, char wandeln, kar thun zu bezeichnen?"

"Die vier- bis fünfhundert Wurzeln, welche als die letzten Bestandtheile in den verschiedenen Sprachsamilien zurückbleiben, sind weder Interjectionen, noch Schallnachahmungen. Man

<sup>\*)</sup> Unch die alte Philosophie fand keinen höheren Ausdruck für das weltordnende, allbeherrschende Princip, als die beiden gleichmäßig verwandten Wörter νούς und λόγος.

mag sie Stammlaute, Cauttypen, phonetic types, nennen; wie immer sie aber auch von dem Psychologen oder Metaphysiker mögen erklärt werden, für den Sprachforscher sind diese Wurzeln einfach letzte Chatsachen, ultimate facts."

Aun folgt der im vorigen Abschnitt angeführte Versuch, die Entstehung der Wurzeln nach dem Vorgange Heyse's zu erklären. Aber der Verfasser fügt alsbald in weiser Sonderung des wissenschaftlich fest Begründeten von der bloßen Kypothese hinzu:

"Es mag wohl Speculationen dieser Urt einiger Werth beigelegt werden; doch möchte ich sie nicht unterschreiben, denn wir haben kein Recht zu sagen, daß eine vage Unalogie für eine wirkliche Erklärung des Problems des Ursprungs der Wurzeln gelten kann. Wenn aber Wahrheit in den Resultaten ist, zu denen wir nach einer sorgfältigen und vorurtheilslosen Unalyse der uns vorliegenden Chatsachen gelangt find, so haben wir das Recht zu behaupten, daß alle Sprache mit Wurzeln anfängt, und daß diese Wurzeln nicht mehr und nicht weniger als lautliche Typen oder typische Caute sind. Was jenseits derselben liegt, ist nicht mehr, oder, historisch gesprochen, ist noch nicht Sprache, so interessant es auch für psychologische forschungen ist. Aber was immer in wirklicher Sprache vorkommt, ist alles aus diesen Wurzeln hervorgewachsen. Worte find nur verschiedene Abdrücke aus diesen phonetischen Matrizen oder wenn man lieber will, Varietäten oder Modificationen (und zwar in ihrer Bildung durchaus verständliche) jener typischen Caute, welche auf Brund unverbrüchlicher Zeugnisse als Residuum aller menschlichen Rede erkannt worden find.\*)"

<sup>\*)</sup> Max Müller: Lectures on the Science of Language, p. 432 sq.

50 sprach und schrieb Max Müller im Jahre 1860 und achtzehn Jahre später durfte er mit vollem Rechte sagen:

"Die Ceser meiner «Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache» werden sich erinnern, wie energisch ich jeden Dersuch von Seiten der Sprachforscher, über diese Wurzeln hinauszugehen, wie sich dieselben als das letzte Resultat sorgfästigster Caut-Unalyse herausstellten, zurückwies. Man glandte damals wohl, daß meine Protestationen gegen allen und jeden Versuck, diese Wurzeln zu ignoriren oder an ihnen vorbeizuschlüpsen, und irgend ein Wort oder irgend eine grammatische Korm direkt von bloßen Schreien oder von Nachahmungen natürlicher Caute herzuleiten, viel zu heftig seien. Aber ich glaube, es wird jest allgemein, selbst von manchen meiner früheren Gegner, zugegeben, daß die geringste Concession an das, was ich damals, nicht ironisch, sondern nur bezeichnend die Bau-wauund Puh-Puh-Theorie nannte, zu dem vollkommenen Ruin der Sprachwissenschaft geführt hätte.\*) "

Weiter sagt er:

"Aber wenn gezeigt wird, daß ein gewisser Weg, und zwar der einzig richtige Weg uns zu einer Gebirgsmauer führt, die von unserer Seite niemals überstiegen werden kann, so ist damit keineswegs gesagt, daß hinter jener Gebirgsmauer sich nichts besindet oder besinden kann. Wenn man nach der Art und Weise, wie gewisse Sprachforscher von den Wurzeln reden, schließen wollte, so müßte man denken, die letzteren wären nicht nur indiscernibilia, sondern geradeswegs vom himmel gefallene Palladia, deren Wesen und Ursprung uns vollkommen

<sup>\*)</sup> Contemporary Review, February 1878: "On the Origin of Reason," pag. 466.

undegteistich waren:\*) Um mich gegen eine solche Ansicht zu verwahren fühlste ich micht veranlaße und Schlüsse meiner Vorlestlingen weine beignfügen, gerade wie ein Maler, weine erkeine Tandschaft beendet hat, durcht einige Stricke im Knitergrinder andeutet, dußt jenseits auch noch eine Welt ist. Die Sprückschlissenschaft, das fühlte ich, harte thre Arbeit gethan, dis sie das vage Problem des Arbrungs der Spräche in die viel bestimmtere konnen von der durch diese Arbrung der Wurzeln die bestimmtere konnen vorden die viel durch diese Frontberänderung gesthanen worden sie viel durch diese Frontberänderung gesthanen worden sie viel der der benetheilen können, welche die zahlussen Dersuche des vorigen Jahrhunderts, den Arbrunde der Spräche zu ergründen, studirt haben.

ist, die primitiven Elemente der Sprache dem Philosophen gleichsam vor die füße zu legen; vermag die Sprachwissenschaft allein — getrennt von der Wissenschaft des Dentens — uns nicht hinaus zu bringen. Wir müssen einen nenen Unlauf nehmen, und zwar in entgegengesetzer Richtung. Um nun zu zeigen, nach welchem Lager ich ausblicke; von dem ich eine Schung des seizen Problems: Arsprung der Wurzeln erwartete, machte ich auf die Chatsache ausmerkam; daß jedes Ding in der Natur; wenn es erschüttert wird, vibriet und Dibrationen

<sup>\*)</sup> Dieselbe Einseitigkeit und Verranntheit herrscht auf der entgegengesetzten Seite bei den Philosophen, welche sich nicht dazu entschließen können, die Abhängigkeit des Denkens von der Sprache anzuerkennen und "kein Kaarbreit von der herkömmlichen Cheorie abgehen, nach welcher zu irgend einer Zeit in der Geschichte der Welt die Menschen einen Schatz von namenlosen allgemeinen Begriffen sich angeeignet haben missten, denen sie dann, sobald die Zeit geselligen Verkehrs und geststigen Unstausches eintrat, jene phonetischen Etiketten, welche wir Worte nennen, angeklebt hätten." Max Müller: Lectures on the Science of Language, II, p. 371.

perursacht. Dies schien mir, die höchste Verallgemeinerung und zugleich der tiefste Unfang dessen, was ich unter Sprache verstand. Die beiden Probleme, wie bloke Schreie, ob nun interjectioneller oder nachahmender Aang, sich in Lautliche Typen und wie, bloge Empfindungenmisch in Dernunft-Conception en vermandely konnten, ließ ich ganz unberührt, in der Erwartung, daß eigentliche Philosophen sehr hald einsehen mürden, wie hier einige der dunkelsten Dunktenden Offe chologie durch das elektrische Licht der Sprachwissenschaft exhellt merden könnten, und von der Ueberzeugung durckbrungen, daß fie mit dem lebhaftesten Eifer sich der ihrem übergehonen Materialien bemächtigen würden, die vollständig zuhereitet maren, um daraus ein gefundes und festgegrundetes philosophisches System zu erhauen." Dieser Appell an die "Philosophen von Fach" hätte doch, so wird der geneigte Keser donken, einen unmittelharen, lobendigan Widerhall finden sollen. Welch eine hohe, herrliche, ihrer selbst ebenso würdige, als ihrer ganzen Antwickslung nühliche und nothwendige Aufgabe war da nicht der Philosophie gestellt! Und wie begierig mußte sie nicht die Gelegenheit wahrnehmen, fich in den Angen der Welt zu rehabilitiren, jener Welt, in welcher seit nunmehr fast fünfzig. Jahren das bedenkliche Gerede geht, alle Philosophie sei nichts weiter als Schwindel, unverdaulicher Wortfram, mit welchem man keine Kate hinter dem Ofen hervorloden könne, gut genug, um die hohlen Köpfe der Docenten mit Dunkel und Arroganz, die der Studenten mit Unsinn und leerer Einbildung vollzupfropfen! Hic Rhodus, hic salta! Mun zeigt, was ihr könnt! Gine Philosophie, die eine solche Frage auslöst, gibt dadurch eine sichere Bürgschaft ihres inneren Werthes und erlangt einen vollen Unspruch auf allgemeine Beachtung.

Was aber geschah? Max Müller wird es uns sagen:

"Ich gestehe, ich habe mich oft gewundert über die Gielchaultiakeit, besonders der Osychologen gegen die volkkändige Revolution, die sich vor ihren Augen auf dem Gebiete der Sprachwissenschaft vollzogen hat. Sie blickten darauf, als ginge sie die ganze Sache gar nichts an. Wie? wenn die Sprache auch nur die äußere form des Gedankens wäre, ist es nicht Mar, daß keine Philosophie, die Einficht im das Wesen des Denkens und namentlich seine Entstehung gewinnen will, eines sorasamen Studiums der Sprache entrathen kann? Was hätte nicht Hobbes, was Cocke gegeben für Bopp's Vergleichende Grammatit! Was wurden wir dazu sagen, wenn Biologen die Natur und die Gesetze des organischen Lebens zu ergründen versuchten, ohne jemals einen lebenden Körper zu betrachten? Und wo haben wir den lebenden Körper des Gedankens zu suchen und zu finden, wenn nicht in der Sprache? Was sind die beiden von der Sprachwissenschaft unbeantwortet zurückgelassenen Probleme:

> Wie können bloße Schreie zu lautlichen Typen werden?

> > und

Wie können sich Empfindungen in Vernunft-Conceptionen verwandeln?

was sind diese beiden, zusammengenommen, anders, als das höchste Problem aller Philosophie:

Was ist der Ursprung der Vernunft?"

Die Positionen, von welchen aus ich an die Cösung dieses Problems herangetreten bin, lassen sich nach obersten Gesichtspunkten etwa in folgende Sätze zusammenfassen:

- 1) Die Sprache ist ein Product der Gemeinsamkeit und des Gemeingefühls, welches sich in dem Gemeinkeben entwickelte, steigerte, zu höchster Vollkommenheit ausbildete.
- 2) Die Sprache ist ein Kind des Willens und nicht des Erleidens. Un die Stelle der bloßen Sinnes-Empfindungen (sensations), aus welchen nun und nimmermehr etwas derartiges wie Vernunft-Conceptionen (rational concepts), seste, typische, jederzeit durch das Wort erneuerbare Vernunft-Ordnungen hergeleitet werden können, müssen wir den activen Willen, die spontane Thätigkeit sesen, die ja nach der allgemeinen Unsicht auch schon im Thierleben vorhanden sind, nach der monistischen Philosophie aber allem Naturwerden, allen Erscheinungen ausnahmslos zu Grunde liegen.
- 3) Aus diesen beiden Punkten ergiebt sich solgender Sat: Es gibt nicht nur eine Sympathie des Ceidens, eine Sympathie des frohgefühls beide äußern sich specifisch menschlich in dem Weinen und Cachen, sowie in der erregten Gemeinbewegung, aus der sich nachmals Tanz, Gesang und Musik entwickelten —, es gibt auch eine Sympathie des Willens, der nach außen gerichteten und in ihrer Wirkung phänomenal werdenden Chätigkeit.
- 4) Diese gemeinsame, sympathische Chätigkeit war uranfänglich von Lauten begleitet, welche, gerade wie beim Tanz und Spiel, aus dem heftigen Drange, aus der Begeisterung des Zusammenwirkens hervorbrachen, und indem sie jedesmal bei der bestimmten Thätigkeit sich einstellten, sich schließlich so mit dieser verschwisterten, daß sie die Kähigkeit gewannen, an

diese Chätigkeit zu erinnern. Dies ist der Unsprung des menschlichen Gedankens; denn es ist der Ursprung den Wurzeln.

- 5) Aus diesen Sähen ergiebt sich von selbst, daß der meuschliche Gedanke eine Doppelwurzel hat, nämlich die eigene Thätigkeit, die mit dem Menschen verwachsen, jederzeit zu. seiner Verfügung steht, um, soweit sie ausgehildet ist, die gewollte Wirkung herporzubringen, und zweitens diese Wirkungselbst, welche anschaulich wird, von dem Gesichtssinne gemeinsam ausgefaßt, Verständniß und Verständigung möglich machte.\*) Unr durch diese Wirkung erlangten die Caute ihre Bedeutung, und je mehr sich die Wirkungen d. h. die Chätigkeiten der sprachbildenden Geschlechter specialisiten, um so bedeutungsvoller wurden auch die Sprachwurzeln.
- 6) Darum steht das Sprachleben in einer unlöslichen Verbindung mit der Entwickelung der menschlichen Chätigkeit selbst. Und es ist kein zufälliges Zusammentressen, daß in derselben

<sup>\*)</sup> Dieses Verhältniß, welches bis auf den heutigen Cag von aller Philosophie übersehen worden ift, ift gleichwohl von eminenter, ja ich darf wohl fagen, fundamentaler Wichtigkeit für alle Philosophie. Denn hier ftellt fich jum erstenmale zwischen das emig Getrennte - Subject und Object - ein terminus medius, die Thatigkeit und Wirkung vereinigt als Uction. Obicon diefes nun in der menfchlichen Beiftesichopfung, der Sprache, am tharften und augenscheinlichsten ift und fein muß, so toftete es mich doch nicht geringe Mühe, es hier zu entdecken. Dies kommt daber, daß die Eine Wurzel, die subjective, durch das Uebergewicht und die strahlende Klatheit der zweiten Wurzel, der objectiven, so verdunkeit worden ift, daß fie gang überfeben ader für nebenfächlich gehalten murde. Was uns übrigens in dem Beistesleben nunmehr mit höchster Klarheit entgegentritt, das liegt allem Dafein zu Grunde, und muß uns als facel dienen, um das tieffte und letzte Geheimniß der Welt, das individuelle Leben, aufzuhellen und zu verfteben. Schon dammert die Uhnung diefer Wahrheit auch bei den hervorragenosten Naturforschern. So fagt der treffliche Claude Bernard: "Matière vivante et conditions extérieures: la vie résulte constamment du rapport réciproque de ces deux facteurs."

Zeit, in welcher die herrliche Wissenstaft der Sprachvergleichung die menschlichen Begriffe bis auf ihre tiefften, unter vieltausendjährigen Schichten vergrabenen Wurzeln verfolgt, auch die Untbropologie, von gleichem Eifer erfüllt, die Geschichte der menschlichen Urbeit gurudleitet bis auf ihre duntelften Unfange, wie fie aus den rohesten Steinwertzeugen, den altesten Beugen des tool-making animal wie frantlin sagte, wie wir aber sagen, not only gregarious, but cooperative animal side erschließen laffen. Und es ift ein ebenfo bedeutsamer als lichtbringender Parallelismus, daß gerade wie diese Werfzeuge aegen die Urzeit zu immer unvollkommener unentwickelter werden, so daß man in dem roh behauenen Steine gleichsam den Keim des nachmaligen Beils, Keils, Meffers, Bammers, der Sage u. f. w. in der hand hat, ebenso die Worte, je weiter wir gurudigeben, immer weniger bedeuten, immer mollustenhafter werden und statt sich an einer bestimmten Bedeutung festhalten zu lassen, dem Sprachforscher gleichsam breiartig in den Banden gerrinnen.

7) Darüber ist kein Zweifel: Die ältesten Bedeutungen der Wurzelwörter waren menschliche Chätigkeiten. Die Philosophie hätte auf ihren eigenen Wegen zu diesem Schlusse kommen können; denn das Vertrauteste, Bekannteste, Verständslichste muß doch die selbsteigene Chätigkeit gewesen sein. Ein unbefangener Blick in jedes Wurzelwörterbuch bestätigt diese Wahrheit. Nicht Sonne und Mond, nicht Nase und Mund, nicht ich oder du sind da anzutressen, aber auch kein leuchten, bligen oder brennen — kein denkender Etymolog würde auch, selbst wenn er sie fände, solche Grundanschauungen gelten lassen, so groß ist die Macht der Wahrheit! — sondern graben, schlagen, scharren, krazen, reißen, zahlreiche Wurzeln, welche

reiben und von diesem Begriffe aus schmieren, salben und färben, andere welche flechten und binden, noch andere welche theilen, zertheilen bedeuten.

Man erwäge es einmal ernsthaft bei sich, wie das Denken d. h. die Sprache zu einem Begriffe, wie blitzen oder leuchten gelangen konnte. Man sollte meinen, eine solche Unschauung sei doch eine der einfachsten und natürlichsten. Aber nein! Der Urmensch stand stumm vor dem Lichte, und komte es nicht benennen, denn benennen heißt eine bekannte Eigenschaft auf etwas übertragen, keineswegs aber in einen sinnlosen Caut ausbrechen. Es sehlte hier eben die eine der beiden Wurzeln des Gedankens, die eigene Chätigkeit und erst von dieser aus vermochte er jene Begriffe zu erreichen.\*) So ist denn auch

<sup>\*)</sup> Jacob Grimm fagt in seiner deutschen Grammatik (II, 85) bei Besprechung der Begriffs-Uebergange aus dem Bereich einer Sinneswahrnehmung in die andere, also von Con und farbe 3. B. hellan (sonare), hëll (sonorus später lucidus), ahd. braht (strepitus), nhd. Pracht (splendor): "Auffallend, daß in den meiften diefer Beispiele der Schall die frühere, die farbe die fpatere Bedeutung hergibt!" Nach unserer Theorie nicht im mindeften auffallend. Was in diesen Wörtern zum Vorschein kommt, ift das Mächtige, Energische. Das kann aber nur von der subjectiven Wurgel, der Willensthätigkeit aus erreicht werden. In dieses Gebiet fällt aber nur die Welt der Cone, nicht die Welt des Lichtes. Ich kann einen lauten Schall, Ball (skal) aussprechen durch einen heftigen Schlag, der ihn hervorbringt (vgl. Donnerschlag), ich kann aber nicht das helle Licht aus meiner Chatigkeit hervorgehen laffen. So reden wir denn von einer ichreienden farbe, von einer lauten farbe, ja auch von einem lauten Geschmack. So sagt der Rig-Deda: "Das feuer schreit mit Licht" (Rv. 6, 3, 5) und: "Die Sonne fcreit wie ein neugeborenes Kind." (Rv. 9, 73, 1). Darum fagt auch der neuere Dichter:

La dove 'l sol tace. (Dante Inf. 1, 63).

Io venni in loco d'ogni luce muto. (Ibid. 5, 28).

Dies gibt einen sicheren fingerzeig, auf welche Wurzel und Grundanschauung das lateinische clarus zurückgeht; nicht wie in den Wörterbüchern steht clara luce, sondern clara voce ist das Ursprüngliche.

das Licht wie die Onnkelheit, der Cagemie idie Alacht, das Seuerund die Sonne für die Sprücke eine Farbe oderwielsmehr etwas Gefärbtes und zwar war dieses verständlich, weil der Mensch sich selber stärbte. Färbem geht aber wieder zurück auf schwieren und dieses naturgemäß auf reiben, zerreiben. Wie sehr wir auch heute noch unter dem Banne dieses Gedankenursprungs siehen, mag den Ceser danaus entnehmen, daß wir auch heute noch am Kimmel nichts andenes: sehen als fatben?

: ... 8) Alber durchaus, nicht alles, was win rals i menschliche Chatigseit anzusehen gewohnt: find; findet in fenen auterften Tiefen der Sprachwurgelnveinen Ausdrucks Eine kindliche, aber bochft nuwissenschaftliche Sprachphilosophie, die dirette 216kömmlingin des alles mit cavalièrer Leichtigkeit erklärenden achtiehnten Jahrhunderts, die auch heute nach viele Vertreter hat, stellte an den Unfang des Sprachwerdens solche Begriffe wie Papa und Mama, sowie essen und trinken u. s. w., woraus denn alles Uebrige fich entwickelt haben follte. Auch diefe Hypothese wird durch die Wurzelforschung vollständig Lügen gestraft. Auf weitesten Umwegen gelangen erst folche Begriffe wie 3. B. Hunger und Durst in die Sprache d. h. das Denken. Und wie wird das Essen aufgefast? Als eine Theilung. Das deutsche Monger und Messer gehen auf die Wurzel mat zertheilen zurud; mats ist im Bothischen Speise (meat), matjan ist effen. Der deutsche fleischer ist der lateinische carni-fex, der griechische dautooc, d. h. der Zerstückeler, Vertheiler; zu diesem Worte gehören aber daivoual essen und dais die Mahlzeit. Interessant ist ein Ders wie der Homerische (Od. 7, 66):

Μοίρας δασσάμενοι δαίνυντ' ερικυδέα δαῖτα.

als Beispiel der Specialisiung der Worte von ursprünglich

ganz gleichen, Brundanschauungen (rationalicongepts din Denkt man, ficht, ing diesem. Saus getwar noch dazweiches, glausubject. fo mittele er im feinen älbesten Gedankenformen lituben :: Die Theiler theilten die. Theile undotheilten die herrliche Thei lung", die h. die Büsterpentheilten die Portionen dund schmausten: die herrliche Mahheit. Ebenso fechen; das hebriche akal ne fi sminutid i maakelet Baltachtmeffer i nebent ieinander. letteres feineswegs : als 1, Epwerfzeing" aufgefaßt, fondern beide Worter weisen auf eine altere Bedeutung poh akal das Fertheilen ni Zerfindent der Speife zubückenen und ibil gennene ..... Wie erklärt fich mut dies P. Nach unferen Theorie, welche eben, dadurch: eine Bedentende Befräftigung, enhält, Lauf die einfachste Weile von der Welt. Nicht das in dividwelle Effen und Crinken war aufanglich Gegenstand der Bonennung; das find thierische Functionen, welche auch ohner Sprache ausgeführt werden können und zur Ethaltung des. Tebens ausgeführt werden muffen, sondern ent da wo diesa Chätigkeiten in den Brennpunkt der gemeinsamen Beachtung troton, eben weil ifie gemeinschaftlich worden, wo also die Mahlzeit eine Vertheilung an fänimtliche Glieber der Gomeinschaft wird, verft da wird fie von der Gesammitheit beachtet, aufgefaft und - benannt, d. h. wird Dermunft Object. ٠; The secretary of the

Begriffe weiden und zutheilem zusammensließen zwich in dem griechischen verw, wozu Jacob Grimm noch zahlreiche Beispiele des Jusammenhangs der Begriffe nich men und Weide gibt\*); daß der Bauer die Aecker seiner Gemeinde die Gemarkung nennt, was denn auch einen Aufschluß über

<sup>\*)</sup> Geschichte der deutschen Sprache, p. 29.

das altdeutsche Mark = Woldugibt, was keineswegs mit 3. Bimm und Weigund ,der dunt foe entliebt wurden durf; fordern mit Markennerkmarch, warmt ein Wort der (Grenz-) Bleke ich mu ra i judichweist: Das! Das Dieb i gothisch ! faihu. fanffrii pagur, Jatein, ipelcul mofpringlich da sl. Un gebun beink (Banffrittpag, pack feffel) i der auch wie Briger aus promit; dem senglischen see und det idleichen Beariffsverbindung in dem hebriäischen migneh: (Eigenthum und Dieb), dem goth. skatts. Schatz das im Altfriefischen skerp im Slavischen skon die Bedeutung Dieh hat, schlok. Eigent bum bedeutet, ein Behriffsübergang i der fich im anddetnen Englisch wiederholt, iwo ebenfalls cattle lands capital went flanden iff. Wes dies beweift auf!s neue, wie verkehrt die Theorie der Schallnachahntung ist, da wir selbsteineiden altesten Emengniffen der Sprache, weit entfeint brüllendem Dieh oder raufchenden Wäldern zu begranen, viel ober das antreffen, was wir Abstraction zu nennen gewohnt find, was aber nichts auderes ist als das Gepräge des menschlichen Gedantens.

Der menschliche Gedanke, das menschliche Denken ist Chätigkeit, selbstbewußte, selbstgewisse Chätigkeit; nicht etwa, wies der einfällige Materialismus sich einbildet, ein zufälliges Spiel bewußtloser Atome. Aus der gemeinsemen Chätigkeit haben wir ihn hexgeleitet, auf dieser sesten Basis ruht er gegekindet; seit dem ersten Eintritt der Menschheit in das Reich der Dennunft. Mit dieser Chätigkeit ist er aufs innigste verschwistert geblieben die vielen hunderstausende von Jahren, welche die Menschheit durchleben mußte, um auf ihre heutige Kähe zu gelaugen. Die Sprache ist die Stimme der Gemeinschaft. Auch heute ist noch immer ihre höchste Leistung die Ordnung, Richtung und Verwendung der Einzelkräfte auf

gemeinsame Tiele, gemeinsame, organister Chätigkelt, d. h. Arbeit — denn Arbeit ist nichts anders als organistre Chätigkelt, weshalb auch den Müßiggänger die Verachtung der Gemeinschaft trifft. —, wodurch denn eben die zahllosen Wunder der Industrie, die Veränderungen der Erdaberstänke zum Herrensis des Menschen möglich geworden, sind Abhre Kinde müssen wir staunen, wenn wir bedenken, sidaß, alles dieses, singerlich betrachtet, die Wirkungen eines schwachen Hauches des Ummdes, eines könenden Lautes, d. h. einerskeinen Erschütterung der Euft sind.

Habenich nun im Vorausgehenden die von May Müller gestellte Aufgabe gesöst (meine Darstellung ist freilich in dem mir so knapp zugemessenen Aahmen dieser Schriftschiftspenhaft und dürftig); habe ich gezeigt:

wie die Vernunft-Conceptionen auf eine natürliche Weise entstehen konnten: und entstehen mußten; wie sie sich mit Lauten gatteten, welche ehen dadurch bedeutungswoll wurden, mährend sie ursprünglich nur Aengerungen eines instinctiven Dranges waren, und welche somit zu lautlichen Typen, d. h. zu Wurzeln wurden:

so darf ich zum Schlusse der Frage nicht aus dem Wege gehen, wie denn die Welt der Dinge, von der wir doch gerwohnt sind auzunehmen, daß die Sprache sie nach den ichn en zukommenden Eigenschaften bezeichnet und charakteristet, hat können in den hell beleuchteten Raum des Vernunste Denkens oder, was dasselbe ist, in die Vorrathskammern des sprachlichen Ausdrucks einziehen. Mit der Beantwortung dieser Frage muß meine Theorie stehen und fallen; wenn hier die Thatsachen nicht zusammenstimmen, so ist sie unwiderrussich

verurtheilt, harmoniren sie dagegen, so erlangt sie eine glänzende Bestätigung, eine Unterstützung, welche sie dem höchsten Grade menschlicher Gewisheit nahe bringt.

Um diese frage aber recht zu beantworten, müßte eigentlich zwor eine andere aus dem Gebiete der Metaphysik erledigt sein, die frage nämlich: was denn eigentlich ein Ding ist. Ich will aber den Ceser mit solchen Untersuchungen verschonen und mich lieber mit der Erklärung begnügen, welche Albert Cange in seiner verdienstvollen "Geschichte des Materialismus" gibt:\*)

"Ding nennen wir eine Gruppe von Erscheinungen, die wir unter Abstraction von weiteren Zusammenhängen und inneren Veränderungen einheitlich auffassen."

Schon aus dieser Definition folgt zweifellos, daß es für die Chiere keine Dinge gibt. Denn daß sie etwas derartiges leisten sollten, wird doch auch wohl der extremste Darwinist nicht behaupten.

für den Menschen ist der Baum ein aus der Wurzel emporwachsendes, mit Stamm und Zweigen versehenes einheitliches Wesen oder Ding. Das ist er aber für den höchstbegabten Affen, der an seinem Stamme hinausklettert und in seinem wohlbekannten Blätterdache seinen gewohnten Zusluchtsund Ausenthaltsort hat, eben nicht. Und nie und nimmer wird es geschehen, daß etwa eine Affenhorde einen Baum aus dem Boden zu reißen und an einen anderen Ort zu verpstanzen versuchte. Wenn daher in modernsten Naturgeschichten die Rede ist von Ackerbau treibenden Ameisen, welche ihre Saaten bestellen und geduldig abwarten bis sie reis sind, so ist die

<sup>\*)</sup> Lange, "Geschichte des Materialismus." 3. Unff. II, p. 217.

gelindeste Bezeichnung für solche Phantastereien: wissenschaftliche Collheit.

nicht gibt Panstarderen, auf est mun, adaß es für den Menschen Dinge gibt Panstarderen, auf est eine geschaft für den die der eine der

Defies Roaft gagleich die Quelle misalsigen, daß diese seine böchste Roaft gagleich die Quelle misalsigen, daß diese seine böchste Roaft gagleich die Quelle misalsichen Irrhums ist, midem et wähnt, daß überall, wo ein Worf gegeben ist, zugleich auch ein äquivalentes Wesen oder Ding vorhanden sein nnüsse Mit Becht sagt Cazar Geiger: "In der That sehen wir das Densen mit den Worten ringen und nur schwer ihren Sesselweinstehmmen, ost anch die ganze uns bekannte Zeit dis auf diesen Tag die Natur von Wesen suchen, die keine and exe Wirklichkeit haben, als in den Unschauungen einer sernen Vergangenheit, wie sie in jenen wunderharen Lauten leben.\*)

Die Benennung der Dinge ist wohl zu unterscheiden von der Bezeichnung derselben. Ich kann ein mir ganz unbekanntes Ding (einen Ort 3. 3.) bezeichnen, daß ich es wiedersinde. Benennung ist aber immier etwas sinnvolles, ein Webertragen einer bereits bekannten Eigenschaft, ein Generalissen, ein Classificiren.

Aber die Benennung ist zugleich für das Denkvermögen des Menschen eine Bezeichnung der Dinge. Aur müssen die Dinge selbst durch ihre Unterschiede objectiv schon gekennzeichnet sein, damit die Benennung auf sie angewandt, damit

<sup>\*)</sup> Beiger, Ursprung und Entwickelung der menschlichen Sprache und Vernunft I, p. 100.

ska mit. Külfe derselben clussificitt; ober wie Kant sagt; im Begriffe (d. h. dem Worte) recognoscirt werden können.\*)

Unn dürsen wie durchaus nicht annehmen, daß jene wunderbare Kraft der Intelligenz, des Vernunstdenkens, das zins heute allmächtig beherrscht, und unser machtes. Wesen ausmacht, vermöge dessen wir alle uns umgebenden Dinge nach ihren Unterschieden auffassen, erforsehen, sie sogleich bezeichnen und beuennen, dem Menschen in seinen Unzuständen schon eigen gewesen wäre. Das hieße die Sache sich sehr leicht machen, es wäre eine richtige petitio principii, eine Erklätung durch das, was am meisten erklätungsbedürstig ist.

bezeichnete nicht, um zu bezeichnen

Aber er bezeichnete und gelangte dadurch zu der Kähigkeit, auch zu benennen, d. h. die Bezeichnung wieder durch den Caut zu bezeichnen. Wie das letztere geschaft, das habe ich oben schon gesagt, und ist wohl der wichtigste Theil meiner Cheorie.

Und wie und warum bezeichnete er denn die Dinge? Einfach dadurch, daß er sie durch seine Chätigkeit, seine gemeinschaftliche Chätigkeit zu seinen Sehenszwecken modificirte, daß er eine Höhle grub, Baumzweige flocht, einem Chier die Haut, einem Baume die Rinde abstreifte. So entwickelte sich jene wunderbare, bisher ganz unerklärliche Gabe der Abstraction — auf die natürlichste Weise. Der Mensch lernte Dinge begreifen, indem er Dinge schuf. Seine eigenen Schöpfungen waren für ihn die ersten Dinge. Diese Dinge erlangten für ihn durch

<sup>\*)</sup> Kant unterscheidet die Perception in der Sinnlichkeit, die Aeproduction in der Phantaste und die Aecognition im Begriffe.

das Wort eine selbständige Existenz in seinem Inneren; es begann die Periode der Geistesschöpfung; schwach und unscheinbar erglomm das Licht, das mit seinen Strahlen heute weithin über die Erde und tief in die kimmelsräume seuchtet, das Licht der göttlichen Vermunft.

Ich erläutere das Gesagte durch folgende Stelle aus meinem Buche über den Ursprung der Sprache: \*)

Dias Object der Chätigkeit ist es, was die Sprache in das sichere klußbett der Entwickelung eindämmt und eine Welt von Abstractionen erschafft, deren erster Keim eben die auf Veränderung, Modisication der umgebenden Natur gerichtete gemeinsame Arbeit gewesen sein muß. Denn eine Höhle, eine Grube ist schon eine Abstraction, sie kann groß oder klein, Stein oder Sand, sie kann hier, sie kann dort, sie kann zwei dreimal vorhanden und doch dasselbe Wesen, dem das gleiche Wort entspricht, sein. Eine solche Veränderung der Welt, in das menschliche Bewußtsein einziehend, darin niedergelegt, um nicht mehr zu verschwinden\*\*), ist die erste

<sup>\*)</sup> L. Moiré: Der Urfprung der Sprache, p. 346.

<sup>\*\*)</sup> Denn sie diente der Erhaltung des Lebeuswerfes, war spontan und darum immer wiederschrend. "Not every random perception is raised to the dignity of a general notion, but only the constantly recurring, the strongest, the most useful; and out of the endless number of general notions that suggest themselves to the observing mind, those only survive and receive definite phonetic expression which are absolutely requisite for carrying on the work of life." Max Müller: Lectures on the Science of Language II, p. 340.

Nichts ift der Chat natürlicher und einlenchtender, als daß die Beschäftigungen des täglichen Lebens zur fizirung von Begriffen, zur Entstehung von sesten, typischen Vernunftformen oder Unschauungen geführt haben. Von der Wurzel vahh, weben kommt nicht nur fk. ürnavähli die Spinne, sondern auch Huvoc das von dem Dichter gewobene oder gesponnene Lied. Wir sagen heut Verrath spinnen und arzlistige Pläne

Stufe, welche die menschiche Devnanft nit Hälfe der ersten Sprachlaute in das harte Felsgestein mühsam einhauf; um von da aus zur zweiten und dann immer höher hinauszugebangen, dis sie endlich nach langen Jahrhundertsausenden zu jener Höhe sich emporschwingt, auf der spreichten Thron errichtet und, die Erde als Schauplatz ihrer Macht und Herrlichkeit tief unter sich erblickend, den Aufflug wagt in die nnergründlichen Himmelsräume, auch dort sich zurechtsindend, wie dei ihrer ersten Entstehung, durch ihre eigen ein freilich ganz idealen Constructionen."

Und nun darf ich sagen. Es fügt sich in der Chat wunderbar, und ist eine unwiderlegliche Bestätigung meiner Theorie, daß alle Dinge in den Gesichtskreis der menschlichen Dernunft treten, d. h. also erst zu Dingen werden, in dem Maße als sie menschliche Chätigkeit erleiden und daß sie darnach ihre Bezeichnungen, ihre Namen erhalten. Dies ist ein ausnahmsloses Geset für die Entstehung der ältesten Substantive, welche, wie wir bereits sahen, alle nothwendig der

fcmieden, der Grieche fagte δόλους καὶ μήτε υσαίνειν, der Lateiner consuere dolos, texere fraudes. Homer fagt fehr malerisch und schön: κακά φρετί βυσσοδομεύων, in der Ciefe d. h. im Derfteck, hinterhalt bauen.

Man sehe nur zu, wie heute noch selbst die abstractesten Wissenschaften — Mathematik und Astronomie — denen doch ganz die frische Farbe der Wirklickseit abhanden gekommen sein sollte, unter diesem Banne stehen! Was ist ein Bogen, eine Schne, was ein Radius, ein Cirkel? Man nehme den ersten besten Satz, z. B. den Ansang des ersten Kepler'schen Gestes: The areas swept out by the vector drawn from the sun &c. Was ist area? — ein trocken gelegter, eingestampster Platz zum Hausbau, eine Cenne; was ist swept? gekehrt, gesegt; was ist vector? einer der ein Juhrwerk sährt, bewegt; was ist to draw? angels. dragan, ziehen und tragen, ahd. tracan. Warnm sind diese Begrisse so unerschütterlich gesestigt in unserer Erinnerung? Es ist nicht schwer einzusehen; man muß nur einsehen — wollen.

objectiven Welt angehören. Die menschliche Chätigkeit etskettirte die Dinge, indem sie allmählich gegen dieselben vordrang, eine immer größere Auzahl in ihren Bereich zog, und sie nach menschlichen Bedürfnissen modificiete. Die so gezeichneten Dinge erhalten von der an ihnen ausgeübten Chätigkeit zugleich ihre Namen.

So tritt der Baum in die Sprachbezeichnung als bearbeitetes Holz, als Geschundenes oder Entrindetes der auch als Brand. Das Getreide (granum) ist das Zerriebene, das Zermahlene; der Grund (to grind), die Erde (terra) haben ihren Namen vom Zerreiben, Zerbrodeln; auch das Meer (mare, mor) kann seine Verwandtschaft mit Moor, Morast, breiartige schlammige Maffe nicht verleugnen. Das Chier ift Reifch, es ist Jagdbente, es ist das Geschundene. Die Wurzel für schinden oder abziehen bezeichnet zugleich die Haut oder das fell und auch das fleisch; denn beides entsteht erst gleichsam durch die Chätigkeit, es ist also eine genetische oder auch phänomenale Bezeichnung. So entsteht für den Menschen die Schuppe des fisches durch das Schaben, die Schale der frucht durch das Zerschlagen (skar, skal), dann erreichte dies Wort durch die Crinkschale auch den menschlichen Schädel, der als hirnschale gleichen Zwecken diente. E. Beiger, der dieses Gesetz der Bedeutungs-Entwickelung wohl erkannte, ohne boch die nothwendigen folgerungen daraus ziehen zu können, hat dasselbe in einem einzigen Satze zusammengefaßt, welchen ich, mit den aus meiner Theorie hergeleiteten Veränderungen, folgendermaßen wiedergebe: \*)

<sup>\*)</sup> Geiger: Ursprung und Entwickelung der menschlichen Sprace und Vernunft I, p. 42. L. Noire: Ursprung der Sprace, p. 311,

"Non den das erste sprachbissende Geststecht ausschließlich interessenden Handlungen des Menschen, dieser einen Hauptwurzel des Gedankens, runt die Benennung nimmittelbar zu den Dingen, dieser zweiten Hauptwurzel des Gedankens, wo sie mit menschlicher Chätigken in Berührung treten, aus ihr hervorgehen und entstehen oder eine Umwandlung ihrer Geställt erleiden; sie stellt eine Unzahl von Geräther genetisch dar, versolgt den Baum, von dem Augenblicke an, wo er als Holz in menschliche Behandlung geräth, anfangend, durch alse Stadient seiner Verwandlung zu Balken, Brett nied Cisch und schreiket auf solche Weise in stetigem Gange über alles Gestalkete, keines früher, keines später erreichend, als du wo es zuerst leidend unmittelbar mit dem das sprachliche Vermögen wesentlich und ewig reizenden Vorgange der gemeinschaftlichen menschlichen Handlung in Berührung fritt."

Daß Geiger die wichtigsten und letzten Conclusionen nicht 30g, das veranlaßt ihn denn auch häusig seine Verwunderung auszusprechen, wenn er recht auffallende källe aufdeckt, welche mit obigem Gesetze in vollem Einklange sind, aber nur durch meine Cheorie ihre vollgültige und zweifellose Erklärung sinden.

So sagt er:

"Das Holz dessen Name in 5ky und materia zur Unterlage alles Begriffs vom Stoffe überhaupt geworden ist, bildet das herrschende Material der Urzeit und ist vom Schaben z. B. in kokov und Schaft genannt; dopp bezeichnet außerdemdas Holz als Stoff, und wird schon von den Alten aus der Grundbedeutung entrinden (despw) abgeleitet; es ist besonders wichtig wegen seiner Verbreitung im ganzen indogermanischen Sprackstamme\*). Daß gerade das Entfernen der Ainde zu dem Begriffe Holz führt, und nicht etwa das fällen des Baums, läßt sich aus zwei verschiedenen Gründen erklären, die währscheinsich beide in Anschlag zu bringen sind. Erstens ist der Begriff Holz ohne Zweisel älter als der Besit von Werkzeugen, die zum fällen desselben genügend sind; zweitens aber gilt hier wieder das phänomenale Princip der Benennung, indem das Holz, eigentlich das fleisch des Baumes unter der Ainde zum Vorschein kommt, sobald diese sich ablöst\*\*). Höchst merkwürdig aber ist es, daß auch der Baum erst vom Holze benannt ist und also seinen Namen als sebendiges Holz von einer menschlichen Thätigkeit entsehnt\*\*\*)."

Der Leser, welchem meine Theorie einleuchtet, wird darin nichts Merkwürdiges finden, noch auch sich über die analogen Begriffsübergänge in wood und tree verwundern.

Ferner sagt er: "Man kann bei der Betrachtung der Wörter für Ceib fast überall die eigenthümliche Bemerkung machen, daß die Benennung vom todten Ceibe, vom Ceichname auf den lebenden übergegangen ist. Dopa wird, wie schon Uristarch bemerkt, bei Homer nur vom todten Körper gebraucht. Woher diese Seltsamkeit der Sprache, von dem Begriff des todten Körpers erst zu der Benennung des eigenen menschlichen Ceibes siberzugehen?"

<sup>\*)</sup> St. drus, Holz und Baum, daru, Holz, δρός, Baum, δόρυ, Holz, Speer; goth. triu, engl. tree, irisch daur, Altslov. drevo. Auch in Hollun-der, Wachhol-der erhalten.

<sup>\*\*)</sup> δέρω, St. dar, goth. gataira, to tear, schiuden.

<sup>\*\*\*)</sup> E. Geiger: Ursprung und Entwickelung der menschlichen Sprache und Bernunft II, p. 27.

<sup>†)</sup> Ibid. p. 136.

Ich nuß gestehen, ich sinde dies so wenig seltsam, daß es mich höchlichst perwundern würde, wenn es anders wäre. Die menschliche Pernunst-Erkenntniß geht eben von der objectiven Welt aus und aus den zerlegten Körpertheilen der Thiere oder auch der Menschen übertrug der Mensch erst die Benennung auf seinen eigenen Körper. Wir reden freilich heute von unserem eigenen fleisch, unserer Haut, unseren Knochen, ohne des Ursprungs dieser Begriffe zu gedenken. Und doch ergibt schon ein mäßiges Nachdenken, daß sie keinen anderen Ursprung haben konnten. Daher auch die Thatsache, daß die meisten Gliedmaßen des Menschen von der Sprache als Gelenke aufgesaßt werden, weshalb denn auch Etymologieen wie die von Bopp, welcher kara die Hand von kar machen ableitet und die Aussassian des "vorzugsweise thätigen Organs" darin sindet, unmöglich sind.

Es muß mir genügen, an diesen wenigen Beispielen gezeigt zu haben, daß die etymologischen Chatsachen vollständig mit meiner Cheorie übereinstimmen, daß die Sprache die Dinge auffaßt nicht etwa — wie man nach der interjectionalen Cheorie hatte schließen müssen — insofern sie lust- oder abscheuerregend sind; noch weniger, wie die mimetische Cheorie wähnte, insofern sie heusen und brüllen, sausen und zischen; aber auch nicht, wenigstens in ihren ältesten Erzeugnissen nicht, insofern sie activ sind, sondern lediglich insofern sie von menschlicher Chätigkeit berührt, modisiert, umgestaltet werden, sagen wir also kurz, insofern sie gestaltet sind.

Das ist eines der wichtigsten und folgenreichsten Resultate der vergleichenden Sprachforschung, und damit steht denn auch ferner in Einklang, daß selbst die Dinge, welche sich ihrer Natur nach der menschlichen Einwirkung entziehen, genau in

das Schilf. So kommt face von facies, ursprünglich die Mache oder Gestalt eines Dings, ein Ausdruck, der sich in der verbelbieben birde weben der Gestalt eines Dings, ein Ausdruck, der sich in neueren Sprachen wiederholt, da feature offenbar nur eine Corruption von factura, die Mache ist; so ist das bedeutsame Wort Rigur mit singo und sigulus direkt verwandt und deutet dur vonnt und deutet den vonnt und deutet deuten vonnt und deuten vonnt und deutet vonnt und deutet deuten vonnt und deutet vonnt und deuten vonnt und deuten vonnt und deutet vonnt und deuten vonnt vonnt und deuten vonnt versche vonnt versche vonnt versche vonnt versche vonnt versche auf einen Ursprung aus der Cöpferkunst; ebenso wohl auch sorma, wenn wir es mit Sanst, gharma, Copf, und sormaceus, thonern vergleichen. Allo felbft feine eigene Beffalt, ja selbst das ihm Pertrauteste und Cheuerste, das menschliche Ungesicht vermochte der Mensch nur so zu bezeichnen, daß er sie an seine eigene Chatigkeit anschloß, sie so auffaßte, als seien sie ein Produkt dieser Chatiakeit.

Diese Fähigkeit der Auffassung der Welt der Dinge nach ihren Gestalten, diese Sonderung der ineinanderstießenden Erscheinungen der Außenwelt durch immer bestimmtere, schärfere Umrisse, — eine Fähigkeit, welche so weit ausgebildet ist, daß

das wissenschaftliche Auge jetzt Dinge gestaltet sieht, wo das wirkliche Auge, selbst mit den schärfsten Instrumenten bewassnet, gar nichts zu erkennen vermag — ist die den Menschen auszeichnende Gabe der Anschauung. Sie ist dem Thiere, bis auf geringe Ansänge, versagt und ist bei dem Menschen eine Frucht der Sprache und der mit dieser eng verbundenen schaffenden und gestaltenden Chätigkeit. Leicht mag der Leser sich dies veranschausichen, wenn er an die Unterschiede denkt, welche auch zwischen dem menschlichen Sehen vorhanden sind und bedenkt, wie doch ganz anders das Auge des Meisters, der die Dinge zu schafsen gewohnt ist, sei es nun ein Schlosser, ein Mechaniker oder ein Baumeister, ein Bildhauer die Erzeugnisse seiner Kunst anschaut, als das Auge des Ungeübten, des Laien.

Die Gestalt ist ein Generalfactor aller Dinge; jede Dervollkommnung, jeder fortschritt menschlicher Chätigkeiten und
Deranstaltungen erweist sich an ihr. Sie steht der Dernunft
am nächsten, weil sie die Urt der Raumerfüllung ist, und
weil sie mit dem geistigsten unserer Sinne, dem Auge, wahrgenommen wird. Denn das Denken ist ein inneres Sehen und
die Sprache ist, wie ich an einer anderen Stelle gesagt habe,
aus Licht und Tönen gewoben. Es ist darum in dem Gestalten
der Dinge ein unaushaltsamer, lückenloser fortschritt, der Grundcharakter der Entwickelung. Und unaushaltsamer, lückenloser,
unmerklicher, aber darum nicht minder sicherer fortschritt ist
auch das Wesen der Sprache.

Ich habe in allgemeinsten Zügen die älteste Periode der Sprach-Entstehung und Entwickelung gezeichnet. Es war eine Zeit auf unserer Erde, da gab es für den Menschen, wenigstens für sein Denken, noch keinen Mann und keine Frau oder Kind,

keine Sonne und keinen Mond, kein Thier und keinen Baum, kein ich und kein du, kein hier und kein dort, sondern einen geringen Vorrath von Cauten, welche sein Thun begleiteten und sich an den Objecten anhesteten, die von dieser Thätigkeit geschaffen oder von ihr modificirt wurden.

Es ist die Periode der objectiven Sprachschöpfung.

Eine ganz ungeheuere Revolution in dem Geistesleben mußte nachmals eintreten, als die Menschen ansingen, ihre Blicke von dem Boden, an den sie gefesselt waren, emporzurichten zu den ewigen Gestirnen, zu dem Himmel, der dauernd und sest blieb, während sie selbst aufblühten, welkten und vergingen, zu der Morgenröthe, die ihnen den neuen Tag brachte und das Grauen der Nacht verscheuchte, zu den Wolken, die von den Stürmen gejagt wurden und die nach langer schmachtender Dürre

gnädig ernst den langerstehten Regen mit Donnerstimme und mit Windesbrausen in wilden Strömen auf die Erde schütten.

Daß eine solche Revolution — nicht etwa plöglich und unvorbereitet, sondern langsam und ganz allmählich, wie alle Entwickelung — einmal eingetreten sein muß, in welcher die activen Naturkräfte ahnungsvoll empfunden und durch die entzündete Phantasie als lebende thätige Wesen aufgefaßt wurden, wo die Objecte unmerklich sich in Subjecte verwandelten und die Sprache, das Denken jenen Charakter annahm, den wir heute kennen und der uns so natürlich erscheint, daß wir wähnen, es müsse immer so gewesen sein, ist ganz zweifellos.

Diese Periode fällt zusammen mit dem Ursprung der Religion, welche, wie Geiger sagt, auf die Bildung des mensch-

lichen Empfindens eine ganz unglaubliche, fast unumschränkte Herrschaft ausgeübt hat. Die Entstehung der Mythologie ist eine nothwendige, hochwichtige Entwickelungsstufe in dem Sprach- und Beistesleben der Menschheit. Linguistisch kann sie bezeichnet werden als die Periode, da zuerst Subjecte aus der Unbestimmtheit des Denkprocesses sich auszusondern und zu selbständigem Dasein sich zu gestalten ansingen.

Schon Otfried Müller ahnte diese Wahrheit. "Die mythologische Ausdrucksweise", sagte er, "welche alle Wesen in Personen, alle Relationen in Handlungen verwandelt, ist etwas so Eigenthümliches, daß wir für ihr Wachsthum eine besondere Periode in der Civilisation der Völker annehmen müssen."\*)

Hier aber halte ich inne. Denn hier hat der Mann zu reden begonnen,\*\*) von welchem wir zu lernen und einstweilen nur zu lernen haben.



<sup>\*)</sup> Otfried Müller: Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie p. 73.

<sup>\*\*)</sup> Max Müller: Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by the religions of India. London 1878.





